# ADIBASI

A Quarterly Journal in English and Oriya

1959

Vol. III

No. 3 & 4

Published by TRIBAL AND RURAL WELFARE DEPARTMENT GOVERNMENT OF ORISSA

A ... A.S.

# ADIBASI

# ( A Quarterly Journal in English and Oriya )

Vol, III

August, 1958-January, 1959

Nos. 3 & 4

# Editor

Padmanabha Mishra

Joint Editors

Nityananda Das Ajit Kishore Ray

Published by

# **TRIBAL & RURAL WELFARE DEPARTMENT**

GOVERNMENT OF ORISSA

# CONTENTS

| SUBJECT                                                                                                          | 1<br>1       | AUTHOR                  | PAGE       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------------------|------------|
| 1. Applied Anthropology                                                                                          |              | Dr. A. Aiyappan         | 1          |
| 2. Note on the Residence in<br>Wife's House Among the<br>Riang of Tripura                                        |              | Bhabananda, Mukherjee   | 7          |
| 3. Problem of integration of<br>the tribals in Indian<br>Society                                                 | •••          | B. K. Roy Burman        | 9          |
| 4. The Birhor and their<br>World View                                                                            |              | Dharnidhar Prasad Sinha | 17         |
| 5. Social Sciences & planned<br>action of the Development<br>programme in under.<br>developed areas              | •••          | Nityananda Patnaik      | 26         |
| 6. Vocational Education in<br>the Ashram school                                                                  |              | Biswanath Shaw          | 31         |
| 7. Bhanja Purans of Mayurbha                                                                                     | nj           | Satya Narayan Misra     | 35         |
| ଢରସୁ                                                                                                             |              | ିଲ୍ଟେକ                  | ପୁଷ୍ଚା     |
| ୯ । ଆମ କୁଟିଆ ଗ୍ଲ                                                                                                 |              | ଲେକନାଥ ସର୍ଡ଼ା           | ୩          |
| । ଆଢ଼ବାସୀମାନଙ୍କର ଭ୍ୱଞା ସନସ୍ୟ                                                                                     | •••          | କେଦ୍ଦାରନାଥ ମହାପାତ୍ର     | U.         |
| ୩ । କୋସ୍ତା ସମାଜରେ ଔାଡ଼େର ସ୍ଥାନ                                                                                   |              | ନରସିଂହ ମିଶ୍ର            | 19         |
| ୪ । ମୁଁ କଣେ ଆଢ଼କାସୀ                                                                                              |              | ନହକଶୋର - ଦାସ            | · • •      |
| ୫ । ଭୂସ୍ଁ । ସମାଜରେ ପାଙ୍କଶ<br>ବଶ୍ଯସର ଗୋଞିଏ ଭଦାହରଣ                                                                 | •••          | କୃଷ୍ଣଚନ୍ଦ୍ର ବେହେସ       | <b>)</b> M |
| ୍ ୬ । ଗାଦଦାର ସସ୍କୃତ                                                                                              |              | ବୈକୁଣ୍ଠନାଥ ପାଣି         | 19         |
| ୭ । କ୍ର୍ଲଙ୍କର ଖାଦ୍ୟ                                                                                              | •••          | ଭଗବାନ କର୍               | <b>m</b> • |
| ୮ । ଆଣ୍ମ ସ୍କୁଲ                                                                                                   |              | ମଧ୍ସ୍ଦନ ମିଶ୍ର           | ଜାନ        |
| and the second | 6 - Jac. Se. |                         | 記録時に行き     |

# Applied Anthropology

#### DR. A, AIYAPPAN

The science of anthropology is really a child of the evolution theory. The year 1859 which saw Darwin's "Origin of Species" published, is the datum line for an independent science of anthropology. Till the beginning of the present century, it pursued its way unnoticed by authority, a playground for the amateur, a recondite, informal and somewhat despised study making little claim upon public attention or public funds. The situation has changed very much in recent years. In the United States of America alone, there are about 2000 full-time or part-time anthropologists. No university worth the name in Europe is without a department devoted to the subject. In our own country, Sir Asutosh Mukherjee when in charge of the Calcutta University provided it with the beginning of excellent facilities for the teaching of and research in anthropology. In addition to the provision for academic work in the subject, several administrations in Africa and Australia, now employ Government anthropologists to assist them in handling questions affecting the welfare and Development of backward tribes and communities. It is more or less obligatory for members of the higher grades of African colonial service to obtain a grounding in anthropology in order that they may be able to understand their charges and their culture better than by their unaided common sense. Apart from administrators, I understand that the Sydney University Department of Anthropology during the decade 1941-50 trained about 70 missionaries in the elements of anthropology, because the missionary is as much interested in the welfare of his 'flock' as the administrator. Sir Theodore Tasker, who was formerly in charge of the I. C. S. Probationers' Training Camp used to be very particular that the highest class of civil servants in this subcontinent should have some familiarity with anthropology. The reason for this is very clear. India with its multiplicity of castes, creeds, communities and languages is not a simple, administrative unit. Place a Madrasi civilian in charge of a district in Assam, and you need have no doubt that a little anthropology will make him a better administrator. In spite of

the recent inroads on caste, caste still creates sub-nationalities within the larger groups, and a member of one caste unless he is of the extremely curious type, knows very little of other castes even in his own neighbourhood. It is not claimed that a knowledge of anthropology will make a bad administrator a good one, but it will make a good one better.

This change over from a pure academic discipline to one of great use to the administrators, missionaries and social workers happened owing to a number of causes. Better academic work was the first among them. The greatest among those who made anthropology a practical social science was the late Prof. Bronislaw Malinowski, a Pole who followed the footsteps of Joseph Conrad and made England his adopted home. I have had the proud privilege of studying under Prof. Malinowski, as one of the dozens of students who flocked to his seminars in the London School of Economics from all parts of the world, literally from China to Peru. It was only in the 'electric' atmosphere of Prof. Malinowski's seminars that I understood for the first time how a born teacher can inspire his students. Malinowski refined the field methods of anthropology and insisted on what he called functional analysis to discover how each culture is a complexly inter-related super-organic whole. While Malinowski was elaborating his methods and theories, great changes had taken place at least in some quarters in the attitude of imperial powers towards colonial peoples. Till about 1920, no European thought for a moment that assistance, not exploitation should be the aim of the white man in control of native peoples, that they should be ruled in their own interests, not his. World War No. 1 brought about a change for the better in European colonial ethics. In the nineteenth century, European administrators seldom made an effort to understand the native, for the European had not yet realised that there were other things worth considering in this world besides the technological achievements with which he had effected the conquest of non-Europeans. The best he thought he should do for the native was to turn him into a pseudo-European. Even so great a man as Sir George Grey undermined the basis of Maori culture, which resulted in the Maori wars. The mistake which Grey made in New Zealand was repeated in other parts of the world with equally dire consequences. After the first world war, when, thanks to the spread of anthropological knowledge, there was a better appreciation of the significance and value to the natives of their own culture, and the wiser among colonial administrators seemed to have made up their mind not to uproot and

# Dr. Aiyappan—Applied Anthropology

destroy local institutions unless they first understood what exactly they were destroying. From this, to the system of Indirect Rule which Lord Lugard introduced in Western Africa was an easy transition, The basis of Indirect Rule is simply this: (a) The institutions of a people are closely related to their ethos; unless an institution or cultural trait is positively bad or against well established, universal canons of morality and ethics, it is best not violently to interfere with the institutions of colonial peoples. (b) Allow the peole to manage their affairs through their own natural leaders. It is seldom that a foreigner administering a colonial territory is in a position fully to understand the value systems of the local inhabitants. It is best that day to day Government is carried on by people who understand them. The African experiment in applied anthropology is there but it is too soon to say whether it has been a success or not. At the present juncture, anthropology is in a similar position to medicine, in that the methods of diagnosis of the social ills are much more advanced than their treatment, but the administrator has begun to feel that anthropologists can be usefully consulted when social strains of the primitives prove baffling to him. An anthropologist of the Department of Anthropology in the Calcutta University was some years ago commissioned by the State\_Government to report upon the laws of inheritance among the Garos. In Hyderabad, an anthropologist was asked to prepare the blue print for the rehabilitation of the Chenchus, Konda Reddis and other tribes, and I understand that in the ameliorative measures tribes. the of the the case of most have been found to work extremely well. suggested by him At least one Indian State (Hyderabad) used to employ administrators with anthropological training as welfare officers in charge of primitive and backward communities, and now after Independence, larger numbers of anthropologists man welfare schemes,

After World War I a large number of predominantly tribal areas came under the mandates. Now a number of such areas have come under the supervision of the Trusteeship Council of the UNO. As Prof. Julian Huxley then secretary-General, UNESCO, said, the science of anthropology will have a very important say in the practical problems in the administration of territories under the supervision of the United. Nations.

I have so far been dealing with some of the applications of social anthropology to practical administrative matters. There is also the

second branch of anthropology, namely physical anthropology the practical aspects of which I shall now briefly refer to. Physical anthropology concerns itself with the study of the nature and heredity of the whole range of Variations in the bodily types of the various human groups. The foundations of the study were laid about a hundred years ago by Blumenbach. With the help of detailed measurements of the various parts of the bedy, the physical anthropologist tries to find the norm and the range of variations for the characters he is investigating. Let me give an illustration or two. During the World War II, the Russian army is said to have been the best shod army in the world. The reason as given by the editor of the American Journal of Physical Anthropology is this : Russian anthropologists were asked to conduct a foot survey of all the Soviet States. Thousands of feet were measured and the frequencies of the several sizes estimated statistically, and shoe factories thus knew definitely what numbers of each size would normally be required. I have seen some small men in the Indian army going about dragging instead of walking in their big boots ! A little applied anthropology and biometry could have saved a lot of such foot trouble. Let me cite another example to show how the anthropologist's estimate of the normal physical type is essential in industry, In air craft, especially bombers, it is necessary that the pilots and the crew should have adequate room but not an excess of it as that will be wastage. If your crew are normally men, 5 ft. 5 in. in stature, to make your fighter or bomber for a six foot class will be wastage. For recruitment to the various services in the army, various physical standards are prescribed. The object in this is to eliminate at th very outset men who are below normal. It is again for the physical anthropologist assisted by the physical anthropologist and statistician to say whether the army estimate of normality is correct or not. In vocational selection, the 'body types' such as the asthenic, pyknic and athletic will be useful aid to the selecting agency. In health surveys, certain types are believed to be particularly susceptible to infections of one kind or other. For example there is a current belief that the Negro, as the result of an inherited predisposition, is specially liable to tuberculosis, but recent investigations have given the lie to this popular belief. Various methods are used in health surveys to estimate the nutritional status of groups and individuals. I need not tell you how important it is to have some means, simple yet not misleading, to judge whether a boy or girl is below or above the normal nutritional standard. For this it is absolutely necessary that we

M

## Dr. Aiyappan-Applied Anthropology

should know what is the normal physical standard for the group, such as the weight and height for each age group. Clinical and physiological tests, apart from their complexity, are not practicable propositions when we have large populations to deal with. Here is a subject in which the physical anthropologist can do very useful work.

no for ante anto an

the set of the reaction the set of

Tran Joints

A question still somewhat theoretical is about the relative roles of nurture and nature. We now know very definitely that the contri bution of heredity, i. e., nature, is greater than that of the environment. If as a result of intense study the eugenist and the educationist could be told what particular defects in a man or woman are hereditary and what others are due to nurture, planning for a better breed of men and for better education will be far easier than it is today. But to disentangle the consequences of nature and nurture in a character is not at all an easy task. But the problem has been attacked in recent years by the study, spread over years, of twins. In the Kaiser Wilhelm Institute of Anthropology in Berlin, I had the privilege of observing how thoroughly Prof. Eugen Fischer had organised research work on twins. In all parts of Germany he had his helpers and arrangements were made to cover the lives of twins from the time of their birth, and files and photographs for each pair were stored in the record room. Similar work carried out in all parts of the world will give medical men and educationists a world of data, the significance of which you can easily understand. The study of twins has already indicated that criminality to some extent is inherited. A friend of mine investigating the bodily character of criminals in jails of Calcutta has suggested that certain peculiar patterns occur with greater frequency on the palms of criminals. Crime is a social disease bred in bad environment, but it seems to have also a genetical basis and if the latter is definitely proved, radical remedies will be required for the eradication of crime.

I hope I have said enough to indicate to you that anthropology can usefully accumulate the data on the basis of which it will be possible in some measure to control the future of mankind. It can to some extent help industry, public health, medicine and also a better understanding of Man himself. The last, I think is most important in a world split up into groups based on colour, race and ideological prejudices.

Most of the earlier adventures of anthropologists into the applied fields were in the United States, and they were connected with Agriculture, soil conservation and industrial relations. Participant observation was the chief method used. In the British colonies, the anthropologist played the role of the specialist to study *ad hoc* problems and offer advice to the administrator. But, as it very often happened that the anthropologist could not help being a friend of the underdog (though on very objective grounds) the colonial administrators found it very inconvenient to accept the advice of the anthropologist.

Anthropologists were not themselves satisfied with the manner in which they were engaged to give advice or evaluate the results of innovations introduced by Gevernments or other agencies. Very often their work was almost like post-mortems of patient of whose condition before and after admission to the hospital there was little information. Actual experiments in the social field are costly and difficult to organise. S. A., it becomes possible to organise the so-called But in U. "Action Programmes" in which the group 'experimented' upon is studied before, during and after a particular innovation. The large-scale Research-cum-Action programmes in rural sanitation undertaken in Madras, Delhi, etc., by the state Governments with the help of the Ford Foundation are the best of their kind tried in India. At its core the RCA programme is like a pilot project in rural innovation with the difference that our pilot projects are hurled at the rural population who are seldom prepared for them, and their reactions are subjected to a sort of post-mortem to which I referred earlier. Neurath's study of communication problems in Western India, under the auspices of the UNESCO, is anothor good example of an action programme. Ogburn has recently given the outline for action programmes in family planning. It can not be said now we do not have the "know-how" of action programmes, but it is for the governments to utilize the knowledge, which is certainly better than spending enormous amounts of money on programmes of innovations without first trying them out.

e

# Note on the Residence in Wife's House Among the Riang of Tripura

#### BHABANANDA MUKHERJEE

T

The Riang, a scheduled tribe of Tripura, are patrilineal in descenter and patrilocal in residence.

They have a custom—*Chamarikami* or *Chamaroi toeunai* (*Chamaroi* son.in-law; *toeunai*—to stay) which makes it obligatory for a man to stay and work in the house of his wife for three years immediately after his marriage. The marriage ceremony takes place in the house of the bride and since then he continues to stay there. The father of the bride settles the marriage on the word of the father of the bridegroom agreeing to part with his son for three years. This is an old custom and not similar in any way to the conventional usage known hitherto as 'marriage by service.'

This custom may be evaluated from three aspects :

- Socio-economic—The son-in-law works like the regular member of his wife's house for three years. He tries not to incur the displeasure of any one specially the mother-in-law who supervises his work. At times he is subject to reproach. On the first day of his stay he has to make one comb (betra) for his wife. He works under duress for the first year in the new familial environment.
- (2) Mythological aspect—The Riang consider this custom as sacred as it had been laid down by Achu sibrai, the Supreme Being. He wanted to promulgate this usage in order to safeguard the Riang children from the attacks of evil spirits, and compelled the primal pair of the Riang, who were brother and sister, to live together for three years under his care to

perform a series of rituals in connection with the welfare of the child.

(3) Ceremonial—Ritual performance is a responsibility of the Riang male and no father teaches his son anything about it in his house. One learns it through the rituals performed by him for his own children under the guidance of father-in-law in the house of his wife, where one is thus initiated in ritual procedures.

This is a compulsory custom which none can escape through payment. This is compulsory even for widow or divorcee re-marriages. Consideration is shown to those whose presence and service are badly needed in the parental home and to the widowers and divorced men who had already stayed in the houses of their deceased wives.

In case a man runs away after marriage, the matter is seriously viewed. The expenditure incurred by the father of the girlin her marriage and the payment due to him for divorcing his daughter are demanded from the father of the bride groom.

Considering the implications involved in it, it is sure that the bride's family gets the economic benefit, which is a loss to the bridegroom's house. But it is no loss as somebody who marries his sister is compensating the loss. The Riang do not impute any economic motive to i but in the historical background of the custom they attribute two motives :--

(1) initiation in the ritual procedure,

(2) social adjustment with affinal kin.

But the situation is now changing otherwise as there is a growing dislike to the rigid control and restriction imposed on the bridegroom. Instead of behavioural adjustment forces of disjunction affect the individual life bringing about dissolution in marriage. 62.06% cases of divorce investigated are found to have occurred during the period of stay in the wife's house. The factors other than this are responsible for 37.93% cases of divorce only.

# Problem of integration of the tribals in Indian Society

## B. K. ROY BURMAN

Cardinal to the problem under consideration are three questions— (1) Who are the tribals ? (2) What is the nature of Indian Society ? (3) What is the meaning and process of tribal integration in such a society ?

Let us take up the first question first. According to Winiek's Dictionary of Anthropology "a tribe is a social group, usually with a definite area, dialect, cultural homogeneity and unifying social organization." There are at present a few hundred communities in the list of Scheduled Tribes of India and their total population is over 2 crores. If however we corutinise the list of Scheduled Tribes, we shall find that there are barely a dozen or so communities which satisfy all the above criteria of a tribe. Let us for instance examine the case of some of the Scheduled Tribes in West Bengal. Here numerically the most important communities in the list of the Scheduled Tribes are the Santal, Oraon, Munda, Kora, Bhutia, Lepcha etc. The Santal have a distinct language belonging to the Austric family. They seem to be very jealous of their language, and have retained it intact even in those areas where they occur in isolated families. Thus they satisfy one of the conditions of being tribals. But on the other hand they donot have any common territory of their own. They live widely scattered over Bihar, Orissa, Bengal and Assam. Further a good number of them have taken to Christianity and rarely the Christian and non-Christian Santal are capable of common political action. Measured in terms of the above yard sticks, it is very difficult to justify the tribal level of the Santal. But nevertheless it is also a fact that in the general consensus of the people of Bengal, Santal, more than any other community, symbolises the tribal life of this State. The Oraon and Munda of West Bengal have mostly migrated during the last three generations from Chhotanagpur

2

g

and other parts of Central India, either as tea garden labourers in Jalpaiguri and Darjeeling districts or as indented labourers to clear up the jungle tracts of the Sundarbans. In their ancestral home the Munda speak a language akin to Santali. The ancestral language of the Oraon is Kurukh which belongs to the Dravidian family. Thus linguistically while the Santal and Munda are closely related, the Oraon are entirely different. But in the tea garden areas, generally the Oraon and Munda are socially grouped together. The Christian sections among them frequently intermarry ; but such inter marriage rarely takes place between Christian Oraon or Munda on the one hand, and Christian Santal on the other. Further in the Oraon and Munda families that have lived in this State more than one or two generations, it is not uncommon to find that the children donot know their ancestral language. They speak Sadri, a corrupt form of Hindi, in the Jalpaiguri and Darjeeling districts, and Bengali in 24 Parganas. But inspite of this diversity of language, the Oraon throughout the State and outside consider themselves to belong to the same tribe. Similarly, the Munda also, wherever they may live, consider themselves to constitute the same people. It is apparent that unlike the Santal, language is not a primary theme of the community life of either the Oraon or the Munda of West Bengal. Kora is another name occuring in the list of the Scheduled tribes of West Bengal. It is however doubtful whether there ever existed a unified tribe named Kora. Different groups of Kora have existed in different parts of the State for long. Some of them had Munda as their mother tongue, some had Kurukh, and there were some who spoke Bengali from before. Traditional occupation of these different groups was earth digging from which they derived the epithet "Kora" everywhere. As however they are now regarded as the same people, convergent development of a common pattern of life is not unlikely for them. Here we find a common tribe emerging out through the accident of common occupation even though the people constituting it, are different on all other points. Another important illustration is the Bhutia. The tribe includes among others the following groups of people of diverse origin-Amdo (from E. Tibet); Sherpa (from E. Nepal); Yolmo (from E. Nepal); Dukpa (from Bhutan); Sokpo (from Mangolia); Denjongpa (from Sikim); Tibetan (from Lhasa area of Tibet). Not only that these different groups have different origin, but also they differ from each other in social and economic organisation. They also speak different dialects which are not easily intelligible to each other. They consider the Tibetan spoken in Lhasa area to be the purest form of that language but very frequently inter-group communication in Darjeeling district is carried on

# Roy Burman-Integration of the tribals in Indian Society

in Nepali rather than in Tibetan. The common bond among these differ. ent groups is their loyalty to different variants of Tibetan Buddhism. But perhaps this alone is not the only bond. The Lepcha and the Tamang of this area also owe their allegiance to different variants of Tibetan Budhism. But the Lepcha are considered a separate tribe; and the Tamang are considered as a section of the Nepali even though they have a distinct dialect of their own which is considerably influenced by Tibetan. It appears that in addition to religion, orientation of the cultures of the different groups of the Bhutia towards a common style of life, which is immediately derived from Tibet, but whose ultimate source of inspiration for ages in China, has served as the nexus of unity for these different groups. But even then they hardly satisfy all the criteria that would justify their being called tribal in the classical sense.

Summing up the above illustrations it is found that while different groups of people have rallied round selected themes of culture to constitute separate tribes, none of them is wholly tribal in terms of objective criteria. This state of affairs is not peculiar to West Bengal only. But the position is more or less the same all over India.

As a result some social scientists have gone to the extent of declaring that tribe is a fiction in present day world. They however ignore the fact that objective set up of the present is only one dimension of the life of a community ; its history, or rather that history which exists in the consensus of the poeple, is an equally important dimension. Seen in historical depth, most of the tribes are considered tribes today because they live a tribal life in the recent past; and though the outward set up has changed, vestiges of the mental make up specially in the field of interrelation between the tribals and non-tribals continue even now. This however should not mean that in the field of inter-relation between the tribals and the non-tribals a rigid pattern of the past has been fossilised. Just the reverse is the truth. It appears that frequently the tribals have a sort of ambivalent attitude towards their neighbours. In India more than 90 per cent of the tribals claim themselves to be Hindus; but at the same time a conscious tendency can be discerned among them, not to loose the distinctive traits of their culture. There is a swing towards identification with the neighbours in the social plane and simultaneously there is a relapse to tribal past in cultural and emotional plane.

The root of this pendulum movement cannot be properly appreciated without understanding the nature of the surrounding social set up. We should therefore turn to the second point as indicated at the beginning of this paper.

Traditionally the dominant theme of the social organisation in India is caste formation. Even the Muslims and the Indian Christians are not free from its influence. Under the system, different occupations, and even. at times occupational techniques are traditionally associated with different castes. These castes are arranged in a hierarchy of status which however does not follow a uniform pattern throughout the country. Multiple factors operate in the field ;-one is the relative importance of the occupation concerned in the economic organisation of the area; another important factor is the historical circumstances in which an ungraded people comes to be graded in the caste hierarchy. It should be remembered in this connection that there was a constant struggle between the Brahmin and the Kshatriya for domination. Other castes also had to join the fray either to upgrade themselves or to maintain the position already attained. The ungraded tribal mass living in more outlying areas very frequently became the pawn in this power game. There are many instances of Kshatriya kings forming matrimonial alliances with tribal chiefs to serve their political purposes. There are also instances of wholesale acceptance of tribal communities as being Kshatriya by Brahman Scholars to foster their political and pecuniary interests. Again it is well known how in the past the aboriginals were reduced to the position of slaves, once they were subdued by the superiority of the Aryans. But this is only one side of the story. Side by side another process of social assimilation continued. It is not infrequently that the tribals voluntarily came under the fold of Hinduism by accepting low status in the caste hierarchy. The considerations that motivated the tribals to merge in the Hindu Society even by accepting such low status in the caste hierarchy have not been fully explained by the social scientists. So far as I know Prof. N. K. Bose is the only social scientist in India, who has made some attempt to study this problem. He is of the opinion that caste organisation by assigning specific occupations to specific castes limited the scope of competition. According to him the economic security thus ensured by caste organisation was the main attraction for the tribals to enter the caste fold. The fact that even after joining the caste set up the tribals were allowed to retain their own culture, helped to reduce the posibility of resistence. Prof.

#### Roy Burman-Integration of the tribals in Indian Society

Bose seems to have ignored the fact that the larger number of the tribals, that claim themselves to be Hindus, are Agriculturists by occupation and not artisans and craftsmen. While occupational immobility under casteism, might have contributed to some extent to save the artisans and craftsmen from competition, it had practically no such contribution in the field of agriculture. In fact many, of the artisans and craftsmen use to practise agriculture as a part-time occupation even in the past. Just as at present, agriculture was the mother of all occupations in the past. Almost any body could fall back upon it as an occupation when there was no other occupation. As such, economic security, hardly seems to have been the prime consideration, for the tribals to enter the fold of Hinduism. Even now, when under more intensive contact the tribals feel inclined to denote themselves as Hindus, they are hardly, if ever, found to derive any additional economic benefit out of that. I am rather inclined to think that more than one consideration determined the course of events in the past. It is quite understandable that in the earlier stage of Aryan conquest, when driven to the bay, the aboriginals would perforce accept the status of slaves to avoid extermination. When their position was not so precarious, they might from time to time be induced by considerations of military and political security to bargain their status in the caste heirarchy. Then there is the need of intellectual security. The more the tribals came in contact with their advanced neighbours, the more they became conscious of the inadequacy of their magico-religious world view to explain all the facts of life. They sought satisfaction in the world view Hiduism. of The process continues even now though with much less vigour as the of. onslaught mordern science and technology has much corroded the philo-ophical base of atleast that aspect of Hinduism which is mounted on caste. But to that question we shall turn later on ; in the meantime we should analyse the considerations that motivated the leaders of Hinduism to accept the tribals in the caste hierarchy even by allowing considerable account of cultural freedom. There is a widespread impression of Hindu tolerance in this regard. Even without refusing it, I feel that an alternative explanation is possible. As'I have remarked earlier, caste organisation was never a rigid structure. There was a constant move on the part of the degraded ones to upgrade themselves. Even the philosophy of Karmaphal could not entirely clamp all revolts. In such a situation existence of a large ungraded tribal mass operated as a sort of . reserve pool. Whenever vaccum was created in the caste hierarchy by

successful revolt of a caste, the Hindu Society could draw in from the reserve pool of the tribals and create a new caste to fill up the vaccum. There is therefore no reason to think that sheer opportunism did not have any role to play in the social dynamics of assimilation of the tribals in the Hiudu Society.

But the whole context has changed now. Under impact of industrialisation occupational frame-work of caste is rapidly breaking down. Concepts of freedom, equality and justice have also salted the consciousness of the common man. Divine sanction to justify the old pattern of domination and subordination as manifested through the hierarchy of castes can no longer be invoked. As such when the tribals declare their loyalty to the socio-religious complex of Hinduism, they do it in an altogether different sense than what they meant previously. It no longer means readiness to accept low position vis-a-vis the other Hindus as an inscrutable decree. It only means readiness to consociate with others in the ideological set up. The process of this consociation even in the ideological set up also appear to be quite different now-a-days. Previously when the tribals adopted some Hindu god or godpess in their pantheon, very frequently they did it by relegating their old deities to a subordinate position, or by expurging them altogether. But now on the other hand Hindu deities are more frequently accepted by way of syncretism i.e., by identifying them with some of the pre-existing deities.

The exact function of syncretism in terms of social dynamics is yet to be known. But I have reason to believe that its cohesive capacity is very limited. In this connection it may be noted that though a few centuries ago, the Tibetans adopted by syncretism, a large number of Indian cultural heroes in their religious system, myths and folklores, they have remained as far away as any other people from Indian Society and culture.

In the light of the above it is apparent that traditional method of assimilation of the tribals in the Hindu Society under fealty of religion has lost much of its vigour, if not all its potency. Whatever little tendency remains in this direction, is more due to the inertia of collective habit.

We should therefore develop an alternative approach. I shall not arrogate to myself the task of prescribing it, but I shall try to indicate some of the basic considerations that will have to be kept in mind.

Roy Burman-Integration of the tribals in Indian Society

1. Integration will have to be at different levels.

Most of the tribal societies live in that state of cultural backwardness in which India or Indian Society as such, is not a meaningful configuration. For them the process of integration must take place at the local level. They must be helped to share the amenities of the local life along with others. Further the factors that may foster inhibition between them and other must be eliminated. This will require re-education, not only of the tribals, but also of the non-tribals. Intensification of community participation in the local plane only will not however be adequate to meet the present situation. Many of the tribal societies have developed social elites of their own. They have got their aspirations and ambitions which can be satisfied at the national level only. The constitution of the Republic of India has provided for certain safeguards and other special amenities for the tribals. The provisions of the constitution have been implemented for about seven years. In the light of the experience gained, the position may be reviewed.

2. Maturity of a social situation should never be ignored.

As indicated at the beginning of this paper the tribals of India do not constitute a homogenous unit. Different tribes differ from each other in their pottern of culture, history and emotional complexes. cannot therefore be any blank approach to the tribal problem. In other words social situation of each tribe should be considered as a unique one and should be dealt with accordingly. In this connection it may be noted that one of the directive principles of the constitution of India is that the State should strive to administer a uniform civil code throughout the country. Such uniformity can however be democratic in character only when organised in terms of universal values of human civilization and not in terms of majority attitude of any country. But it requires some amount of cultural development before the universality can exist in the consensus of the people. Till such development, the people at the low level of culture should be allowed to retain their distinctiveness. Directive principle of the constitution should therefore be implemented through a long span programme.

3. The conflict of culturalism versus nationalism should be resolved by harnessing both to humanism.

The task of integration is rendered difficult by conflict between culturalism and nationalism from two directions. There are many tribes

who have cultural ties even beyond the boundaries of India. Naturally they toss between two logalties. Again inside the country there are some tribes which are spread over more than one State. Thus for Santal are found in Bengal, Bihar. Orissa instance the and Assam. The tribe is in a dilemma as to whether its rapidly growing in every should continue to be written in literature State Roman script, in which a few books have already been written by the Christian missionaries, or whether such literature in different States should be written in the script prevailing in the State concerned. Further it has also to consider whether it should not rather give priority to the question of intergration at All India Level and adopt Nagri script Incidentally it may be mentioned that many Santal are everywhere. aware that the latter course would be helpful for maintaining separate identity of the tribe, as in that case, the Santal living in different States would be able to read the same Santal literature written in Nagri script. The consideration of cultural distinctiveness has again inspired some Santal to prepare a new script of their own. It however has not become popular yet. It is apparent that whatever course be taken in the long run is bound to create certain complications. As such no solution of the problem will be a right solution if attempted with a parochial frame of mind either by the tribals or the non-tribals. It will be possible to make a balanced approch to the question only when it is remembered that no culture can sustain its vitality for long if it does not contain the elan of the universality of man. Not only in the particular case described above, but in every situation of conflict, the first attempt should not be to discover any magic formula that will evaporate the problem straight away, rather there should be sustained effort to educate both the tribals and non-tribals about the psychological and ethical hazards inherent in every situation. Once the proper climate for approach to a problem on objective basis is created, the process for its solution will perhaps be set moving by the democratic initiative of the people themselves.

16

And the second of the

.....

# The Birhor and their World View

#### DHARNIDHAR PRASAD SINHA

In the present paper an effort has been made to examine the World View of the Birhor on three broad aspects :--

- (i) the Birhor themselves,
- (ii) the Birhor and their Supernatural World, and.
- (iii) the Birhor and their Natural World.

The materials for this paper have been drawn from the larger report written by the author on the basis of field investigation which he carried among the Birhor in 1957 in two of their settlements. One of them was the colony of the wandering Birhor founded recently for their rehabilitation by the Government at Jahengutua situated in Bishunpur Police Station, at a distance of 84 miles from Ranchi town. The other was their original leaf-hut settlement at Banari situated at a distance of five miles away from the former. The data incorporated in this paper are based mainly on observation, interview and the case histories of the selected Birhor of these settlements. They have been supplemented with their folk tales and anecdotes. It should however, be noted that in course of the field work only male members of different age grades were interviewed. The paper therefore has a limited scope.

#### THE SETTING OF BIRHOR LIFE:

3

The Birhor settlements lie on the plateau of Chotanagpur, especially in the area which is covered with dense forest. The average elevation is some 2000 to 3000 feet and inorder to reach them one has to go off the track through bushes and shrubs and small cliffs. The settlement which is called in the native dialect, Tanda, invariably is situated close to a stream or river. Wandering people, as most of them are, hardly think of

digging well which is the general source of water supply for the most of tl e neighbouring tribes of the area. Their huts which are made of leaves are purely temporary, and it does not take a day even to erect one such hut single handed. The huts are of conical shape, hardly 5 to 6 feet high, with an arched narrow entrance. One has to creep in to get inside. It is not possible to stand inside a hut except at the centre. A Tanda has nearly 10 to 20 Kumbas (leaf huts). It comprises of a small migratory group; perhaps just sufficient to live about a year or so on the resources of the forest coming in a radius of 3 to 4 miles.

The Birhor numbered 2542 individuals in the State of Bihar during the last Census taken in 1941. (<sup>1</sup>) At the time of Census they were distributed in Hazaribagh, Ranchi, Singbhum and Palamau Districts of Chotanagpur Division. The population of the Birhor in 1891 was 1234 only. But since then the Birhor have wandered in the above mentioned Districts as also in the contiguous District of Manbhum.

The Birhor have long since been called as expert rope makers and monkey hunters. During recent decades they have acquired another occupation of making wooden tubs. They make ropes from the bark of trees, hunt wild monkeys to eat their flesh and sell their hide and manufacture *Kathauts* made of wood. These goods have a great demand among the neighbouring tribes and the Birhor find a constant market. There are some slack seasons, especially rainy season when the production and sale of their manufactured goods decline and as a result they pass on a very difficult time. Their means of subsistence are too low to allow a saving which may keep them for even a short period of time.

Very recently, since 1955, the Government of Bihar has attempted to rehabilitate a section of the migratory Birhor. A colony of 16 families was founded and lands were procured for them—5 acres per family for cultivation, but uptill the time of writing this paper not all lands were reclaimed. Some families had, however, started kitchen gardens for growing vegetables. This scheme was to supplement their traditional economy.

The huts in the Tanda are scattered. The hut of Ora Bonga, the clan god, is situated a little away from the huts of the Birhor. Even at the newly built colony where the houses are mud-built, the house of Ora Bonga is a leaf hut Kumba. There are more than one clan inhabiting

(1) Census Report of Bihar 1951.

#### Sinha-The Birhor and their World View

a Tanda and hence several huts for the clan gods. But all the settlers are invariably related either by consanguine or affinal relationship.

Every Birhor Tanda has a Mukhiya (head man), Mati (priest and/or witch doctor) and a Kotwar (watch man) who are officials of the settlement. Since S. C. Roy wrote on the Birhor in 1925 it seems the traditional name of the headman (pradhan), priests (naya), convenor of meetings (digwar), witch doctor (sonkha) have undergone change (<sup>2</sup>). Some of the roles have been fused, such as that of the Mati, Naya and Sonkha; and some posts as that of Kotwar and Digwar have gone out of use. The services of the Mati in a Tanda are required on all rituals and religious ceremonies. His supernatural powers make him especially qualified to deal with the cases of illness which are presumed to be inflicted by evil eyes or spirits. The Mukhiya being always an experienced elder helps in solving the problems of the settlers. It is his responsibility to offer sacrifices to Ora Bonga for the security and peace of the Tanda, and in case some calamity occurs he is accused for not propitiating the god to ward off the evil.

#### THE BIRHOR THEMSELVES ;

In course of the field work we came across one instance that the people got stirred and confused, It was like this. Charwa (52) who was until recently, a settler at the newly built colony had engaged his son to work in a sand-loading operation at Banari, 5 miles away, where the Birhor lived in their traditional leaf huts. In connivance with Charwa's son, a young boy of Banari kidnapped Budhu's wife from Jehangutua. Later, one evening Dungul's son fell and became unconscious. Everyone ran to the boy; Manjira, Budhram and other Matis of the settlement began to use their charms, but of no avail. In this confusion, everyone's atcention was drawn towards Charwa, whose son had helped another boy in the recent scandal. All began to whisper, and soon every one cried, "This unfortunate incident was because of him". Charwa also learnt about it after he returned from the forest. He was quiet, and quietly he slipped away from the settlement in the dead of night along with his belongings. The following morning people discovered him away, and found the boy getting round.

In the Birhor world an individual is nothing. The consciousness of self, which the anthropologists find so dominating in complex societies, is

(2) S. C. Roy, 1925, The Birhor, Man I India. Ranchi.

simply lacking among the Birhor. This is obvious in the life-histories, folklore and in the anecdotes of the Birhor. From the preceding instance, it is clear that the role of an individual is insignificant among them. Neither the father of the ailing child, nor the man who was suspected to have inflicted the evil, could find ways for themselves. While the former sought help from the settlers who willingly came to his rescue, the latter silently fied away from the colony. One thing, very evident from the occasions witnessed was that a Birhor had very little of interest in initiating a problem however helpful he may think it to be for his own self. A Birhor does not fear; but he always takes things lightly. In the preceding case it was only when the settlers gathered round the ailing boy and began to whisper about the suspected evil eyes of Charwa, that the matter created confusion. Otherwise it might have gone un-noticed. There is an allied incident to attest it.

The wife of Budhu a young Birhor of 24, of the same colony escaped from her husband's house. Budhu was extremely sorry for his wife, and more for the bride-price he had paid for her; which he said was extreme'y difficult to recover. He was helpless. He could not even assert himself to his people to fight for him and to get back his wife. Neither the settlers showed any anxiety, as it was evidenced on the former occasion. But this did not seem to reduce in any way the corporate and homogeneous life of the Birhor.

The Birhor have little worry about their impulses. Though they donot have vigorous sex life, as in some other tribes of the country, they donot have the problem of sex. So far it does not affect the incestuous relationship, sex license is given. But the Birhor restrain themselves from such acts, because of their belief that over indulgence is harmful. They give here, an impression of a strong self-confidence, and ego-identity, which too again is evidenced from the life histories. In contrast to the sex, the Birhor have much anxieties about women ; to be more precise about their Without wife a Birhor is scarcely a person. She is an asset, in wives. many ways. She gives a status to her husband and lends help in all his spheres, right from economic to ritual. The link between husband and wife is very close at some important rituals. A Birhor does not dream of a divorce and in fact it is extremely rare. It is a pride for a Birhor to have two wives and those who happen to get their elder brother's widow are considerd fortunate. A Birhor does not have strong

# Sinha-The Birhor and their World View

attachment with his parents nor there is any reason for having conflict with parents. Even after marriage, when a Birhor man builds his separate hut, he remains in close association with his parents. In cases, where the parents are invalid, the sons look after them, collect food and fuel for them and do all the rest without any reluctance, Usually a daughter goes away after marriage, but if in some cases she stays with her husband in her parents' settlement, she has similar obligations to attend to. In such cases a son-in-law has a similar role, as the son, Parents, on the otherhand, do not interfere with their children, grown up sons and daughters, and allow them to be quite independent. Invalid children are, however, a source of great anxiety for the parents.

What is more important for a Birhor is his relationship with the people of the Tanda (the settlement). All the inhabitants of a Tanda go to the forest together for collecting fruits and barks of the trees. The hunting expedition, which they often undertake, necessarily warrants a cooperative effort of all the settlers.

The Birhor of a Tanda face the world together as a single group. When one is threatened all are supposed to come to his support and usally they do so. A Tanda at this level is thus a unity. In case, there is a conflict within the Tanda, which is again'a rare, event, the Tanda splits, and one group moves down'to another place. A Birhor looks to his Tanda as a ritual unity also, where all the Birhors are united among themselves in religious bond.

All this, however, does not deny the extension of Birhor world which primarily concentrates round his Tanda. A Birhor well recognises his fellow brethren who live at different places and whom they meet frequently at the market places and occasionally while on a trip to find bride or meet relatives. But this is not so much important A Birhor's interest lies somewhere else : not in his relations with other men but his relations to Not-Man precisely God and nature.

# THE BIRHOR AND THE SUPERNATURAL WORLD :

The Birhor recognise a powerful spirit world around them and of a mysterious spiritual force or energy behind various animate beings, inanimate objects, natural or artificial and even in certain immaterial things, such as a spoken word, an expressed wish, a name or a number. Their

sense of awe or wondering fear of the unseen spirit world has led them to devise methods by which they expect to enter into friendly relations w th the more important spiritual powers. The Birhor have personified these powers as *bongas* or *bhuts* and *deos*—spirits and deities, and assigned to each of the more important ones a symbol, a habitation and a name, and a suitable periodical sacrifice by which to conciliate them and enter into communion with them. In case such as those of omens and dreams. in which the spirit involved is not known, the Birhor seek to protect themselves with the help and advice of the Matis—(witch doctor), who are supposed to be always in communion with gods and spirits.

To the Birhor the gap between God and Man is very narrow. When a Birhor goes to forest he is said to carry God along with him. He stays day and night in the dense forest alone, cutting woods, skinning trees and making wooden tubs. In a local proverb forest is believed to be the home of the Birhor.

Whenever the Birhor shift their Tanda from one place to another they first send two or three people, mostly Matis-(witch doctors), to conduct a pilot survey, choose a place and see if the gods or spirits will not be disturbed by their camp there. Only when the conditions are favourable, Birhors shift their Tanda to that place carrying with them the Bongas residing in the Tandas. It is taken for granted that their Bongas will lead them to a safe abode. There is an interesting incident to note in this connection. When the Birhors of a Tanda stationed at Manjira were asked to settle down permanently at the above mentioned colony, they first showed reluctance, later with much persuasion they agreed. But when they agreed the neighbouring villagers dissuaded them, saying that the selected place for settlement was inhabited by malevolent spirits. They became afraid, But in order to be sure they planned for a test to find out whether or not the place in question is a good one. They sent three people, one day prior to the scheduled date of their movement, along with monkey nets, bows and arrows, and few chickens. They sacrificed the chickens and left the things overnight unguarded. Next morning they visited that place and found things unmoved. Thus they were convinced that the place was undisurbed by the malevolent spirits and a good one for their habitation. In the evening the whole Tanda moved to the place selected for their settlement.

## Sinha-The Birhor and their World View

The Supreme God of the Birhor is known as Singbong, who does not take active interest in human affairs, but does not ordinarily cause harm to people. Singbonga is invoked when the Birhor go out on hunting and is offered always a white fowl. Burhi Mai, the Mother Goddess, stands next. She is supposed to be much interested in man and brings good luck, children and health, if properly propitiated.

The god which ensures success in hunting expedition is called *Chandi* and he must be propitiated with sacrifices to ensure success in hunt. *Bandar Bir*, (baboon god), and *Hanuman Bir* (monkey god) are other spirits which bring success in catching monkeys.

1

Besides these three supernatural beings. a Birhor, propitiates his clan spirits and Tanda spirits, called *Manita Bhuts*, which look after his welfare and the welfare of his clan and the Tanda people. There are many tutelary deities and spirits of the Birhor, but mention must be made of the ancestor spirits. According to the Birhor, death, unless caused by violence, results from the misdeeds of evil spirits. A Birhor after observing a ceremony includes all dead ancestors in the rank of ancestor spirits. But persons dying un-natural death make a separate cadre of spirit, called the *Haproms*. If, however, these Haproms are not regularly given food and drink, they prevent success in hunting or invite outside spirits to cause sickness in the family.

A Birhor is always pervaded with super-natural influences. He closely observes the gods and spirits and does not want to work against them. He desires to live together undisturbed, without disturbing the gods or spirits and without being disturbed by them. In a sense the Birhor regard the gods and spirits as their equals who possess or have acquired a certain sanctity or rather 'sacredness' and superior power, but are inclined to be friendly if kept in good humour and supplied with food and shelter in due time.

# THE BIRHOR AND THE NATURAL WORLD :

The Birhor live in forest. They depend on forest produce for their living. It is the nature, which they regard as the care-taker of their life and living. A Birhor goes to forest to collect raw-materials for ropes, wild roots and fruits to eat and to hunt monkeys for meat and skin. They use skin for making drums which add gaiety to their devices. The migratory

Birhor do not cultivate land. It is a taboo; for they think that to cultivate land is to trouble the Dharati Mai—the Earth goddess. The Birhors believe that, when they take out the bark of the trees to make ropes, they do not hurt the trees; rather they help them in their growth. What the Birhor precisely mean is that shey do not exploit nature.

The Birhor have in many ways close association with th hills. Besides it being the main source of their economy, every clan of the Birhor has a hill as its ancestral home. In course of their wanderings they happen to come across their ancestral home, after several years; but they do dot straight climb the hill. Either they change their route, or worship the ancestral home-god, before climbing the hill. The Birhor have totemic clans. Most of the clans derive their name from animals and plants.

There are Birhors who have taken to settled life called *Jaghi* Birhors, and who practise cultivation. Agriculture has certainly brought a change in their economic life, but it does not seem to have affected their relationship with Nature. They feel that they are not exploiting nature, rather they feel that they are taking help of earth in order to lead a better life. But this does not exclude them from offering prayers and sacrifices to the Earth goldess. Offerings have to be made to keep Earth goddess pleased who in exchange of offerings keeps the land always fertile.

As has already been said the migratory (Uthlu) Birhors are still in the collecting stage of economic life, the continual rain and the thundering sound of the clouds and lightning present a difficult problem to them. The Birhor always fear rain, lightning and storm which wash off their small leaf-huts and the few belongings that they have and even stop their food quest. The Birhor have, however, tried to devise magical ways to conciliate with these natural forces. Whenver there is a fear of rain, the youngest member of the family puts some wild flower into an earthen pot, fills it with water and covers the mouth with a leaf which is tied up with a string round the neck of the pot. The pot is finally burried in the ground. It is believed that this is sure to stop rain. Similarly at the sound of thunder or at the sight of flashes of lightning a Birhor woman throws a pestle, a Birhor man throws an axe into the open space in front of his hut to prevent the thundering sound of cloud. A similar process is followed by them to stop the storms.

# Sinha-The Birhor and their World View

# THE WORLD AND THE WORLD VIEW OF THE BIRHOR :

Looking back to what has been described in the foregoing pages, a conclusion may be drawn as follows :

The Birhor are an isolated people. They know that their caste people live at distant hills. They frequently come across their neighbouring tribes and the Hindu peasants in market places. But as they are not of extensive nature they do not have any close alliance with these people.

A Birhor thinks less of himself, and more of his co-inhabitants of his Tanda. He is vitally associated with supernatural beings in his day to day affairs. A Birhor is not self-centred, he closely identifies himself with the Birhor of his and other settlements, and also with the visible and invisible Not-Man. He is ofcourse often confronted with natural problems, but he knows many effective ways of neutralising evil effects of spirits which surround him and also saving himself from various natural calamities which the nature poses in the forms of heavy rain, storm, thunder and lightning. He works in the most friendly ways to his benefit in nature utilising its productions and resources for his living.

STRATE DATE COLLECTION SHOT

State Street of the A

Anna and an and an and an

An interplations.

the second s

1. Sugar a sugar and

the second se

the state of the

# Social Sciences and planned action of the Development programmes in under-developed areas

#### NITYANANDA PATNAIK

## SOCIAL SCIENCES :

Functional Anthropology, Sociology, Human Geography, Fundamental Economics are considered as social sciences. These Education and academic longer concerned only with sciences are no Now-a-days their informations scientifically collected offer studies. practical suggestions for the betterment of the under-developed people whom they study. Therefore social sciences have stepped into the picture in any scheme of social reconstruction either in tribal areas or in urban or rural areas. But science does not promise all miracles. Those, who believe in the all powerful nature of science, are wrong. Science is a method, a discipline which enables to compare, to experiment, and to verify repeatedly. It thus makes them to ask themselves, "Is it valid ?". And all the stock of knowledge which we thus build up through long years of labour in the field and in the laboratory is of potential usefulness in the betterment of human life.

#### HUMAN ASPECT IN PLANNING:

The experience of the first five year plan has shown quite clearly that the economic life of the nation can be changed and life at the base can be rebuilt. How can this objective be achieved ? Inorder to do this a thorough knowledge about the people who are involved in change is needed. Changes can be brought about by power and authority but that leads to the concentration of 'power an ultimately to totalitarianism. Changes can be brought about in a different way, through a stimulation and encouragement of initiative and leadership at the base. That alone seems to be the way of democracy.

## Patnaik-Social Sciences and planed action

## A REAL KNOWLEDGE ABOUT PEOPLE IS REQUIRED:

When one goes to the tribal areas, he finds, as it appears to him, that the tribals are poor, diseased and nasty, exploited and illiterate. Seeing them living in such a condition emotions in him are naturally aroused, "Naturally it also strikes him, "Everybody sees them leaving in this condition why not they do something to solve Actually nobody would be able to do anything their problems ?" it were very clear what it really is. It is the about it unless cientists to determine objectively and unemotionally business of the what the facts of the matter are. And the knowledge thus gained by scientific observation and collection is of potential usefulness to administrators and social reformers who are engaged in tribal and rural welfare. Though schemes of the development of river valley projects, electrification, eradication of untouchability, controlling Podu cultivation and establishment of colonization are being implemented in tribal and rural areas, it is quite evident that the general attitude of the people has remained passive and there is much inertia at the base level of rural life. Compared to the big and useful plans of development prepared by experts by putting in them their sincere wisdom and time and the abundant use of money and exercise of authority and administration to build up the countryside the change that seems to have in existence towards the betterment of the rural areas particularly tribal areas is negligible. Why that is so ? One of the important factors which promote human improvement is the human aspect. This aspect seems to have been over looked in the planning and execution of development progammes. The second important factor which comes in the way of economic reforms and does not allow progress is caste traditions and rural resistances and difficulties which are being bypassed and not confronted or solved while introducing innovations and implementing plans. Therefor for bettr result enough attention is to be given to put human aspect in planning and to study caste traditions and rural resistances. The information gathered on these topics can be used for scientific generalizations and thus indirectly to the solution of the social problems of the community concerned.

## ACTION AND RESEARCH SHOULD GO HAND IN HAND:

To achieve the objective of the rural development programmes (including tribal welfare schemes) a full advantage of experience is

develops. Many improved practices taken as the programme are being introduced in tribal and rural areas for their development. Some of them are adopted and some are abandoned by the people. It is also seen that while introducting some improved ideas in the backward areas some methods seem more effective with particular groups than others. To take the fullest advantage of experience of working in backward areas the resistances raised against accepting some new ideas and quick adaptations of certain other improved practices recommended for the villages, should be kept under continuous analysis, Each and every field worker and the administrators executing the different welfare programmes should take care to evaluate their own works critically and thoroughly. Systematic analysis of their work is the best way to make their future efforts more effective. A little time spent today in thinking over yesterday's mistakes and successes usually will carry one farther than a great deal more time spent tomorrow plunging thoughtlessly ahead on a set course. The experts of Tribal Research Bureau which is opened as an integral part of the Department of Tribal and Rural Welfare can help field workers in keeping records of welfare activities for evaluation and can also help the authorities to draft suitable plans of welfare for different communities inhabiting different localities on the basis of their scientific knowledge about people of different cultural zones. There should be more of "get together" meeting among the District Welfare Officers and other Officers who are working directly on the field and enough freedom should be given to them to express their feelings and experiences of working in the fields. In these meetings the specialists of Tribal Research Bureau should be invited to participate and to give suggestions wherever necessary.

#### A WORD OF CAUTION :

# Patnaik-Social Sciences and planned action

of their villages but in a larger scale of India. How can the consciousness of the people be aroused so that they can try on their own initiative to solve their own problems ? This can be brought about by "Community. education". When the community has reached the place through its own meetings through its selection of problems and its study to seek out the services of professional technicians in understanding more fully how to go about solving the problems, it is evident that the people are sincere and take their initiative, The trouble throughout the world is (Egypt, India, Pureto Rico, Pakistan or British Guiana ) that the technicians have taken or are taking the role of community education and they really are seldom Further more, even when they have some of the prepared for this. preparations and dispositions for it, the forces work against them. They either through their own nature or from pressure from others are compelled to present the new for the things they know about or they have at their disposal to implement according to Government Instructions before 31st March-chicken raising, grain gola bulding or a colony establishing for examples-and these become more important than people. And it is justified because people are hungry, and they have to have more bees. more rice, more chickens etc., etc. etc. Since this is true, why should the technicians be too greatly troubled with the social process ? Therefore a complain is heard from the analysts or Anthropologists who are employed in Tribal Welfare Department and in Community Development Projects that it is a difficult problem to get the co-operation of the different technicians and administrators in their research and evaluation. Now it is clear why such a co-operation is lacking. The areas of concern of fellows like applied anthropologists, sociologists etc., are not those of the technicians who are the get-up-and-do-it boys. The lack of co-operation may also be due to that there is doubt in the mind of some of the authorities as to the need for making research and analysis a part of their work, lack of time and opportunity on their part to go slow by treading the ground cautiously and finally lack of faith as to the benefits that they would derive from such collaboration. This is a serious matter as the scientists will not be able to develop an adequate programme of analysis while this attitude of scepticism persists. And this scepticism and the attitude of non-co-operation cannot be changed unless the social scientists prove that their scientific knowledge is the most useful for solving some of the practical problems which mostly concern the administrators and the field workers. Some of the resistances that come from the field workers are derived from

the threat that all of us find in any kind of evaluation experiences. Nobody really likes his work to be evaluated by another fellow. That is why in planning any research project and communicating its results the social scientists and analysts should take great pains not to state facts and conclusions in such a way that they appear to be making moral judgments and giving field people directives for action. Also while collecting data in the field and contacting various people they should not leave any impression in them that they are officials collecting informations which are to be used for considering promotion of some workers and dismissal of some other workers. If any such doubt arises in the mind of any field staff then the authenticity of the information is invalidated. In order to make the data, which the scientists collect from the field, potentially useful the scientists themselves should be self-disciplined and try to convince the field workers clearly that their function is to help them to evaluate their work and make valid decisions by themselves. If this can be achieved by the social scientists working as part and parcel of either governmental or non-governmental development projects then they can be called upon to discover the local economic, cultural and social set-up as well as the existing prejudices as to steer clear as far as possible of the rocks which lay in the bed of the stream of rural reconstruction projects.

# **Vocational Education in the Ashram Schools**

#### BISWANATH SHAW

The Ashram Schools established and managed by the Tribal and Rural Welfare Department in Orissa may be termed as Residential Multipurpose Middle Schools. The syllabus, prescribed by the State Education Department for the middle school and a vocational course prescribed by the Tribal and Rural Welfare Department are introduced in the Ashram Schools. Each pupil of the Ashram School is required to take up Agriculture and Spinning as compulsory subjects and one of the crafts presented as additional subject in addition to the subjects prescribed under the middle school syllabus for the Common Examination at the end of class VII. Weaving, Tailoring, Carpentry and Smithy are the main crafts introduced in the Ashram Schools as Additional Crafts. An Adibasi child, thus prepares himself for the examination of life which he is to face in the society, while he prepares bimself for the Common Middle School Examination under the Education Department. The object of such type of education is to make the Adibasi children selfsufficient at the end of their Ashram School career. In case an Adibasi child does not go for higher education or does not prefer a job in a Government office or private firm, he can be able to earn his livelihood as an independent worker in the society with the help of the craft he learns in the Ashram School. The Tribal and Rural Welfare Department of Orissa has no doubt taken a lead in referming the system of education in the state, from which the Education Department has much to learn. The system of education in the Ashram Schools should be properly studied and considered by the Education Department while going to introduce new reforms in the traditional system of education in the state.

Although vocational education is considered as the most important aspect of Ashram Education, it has not yet been made systematic and

scientific. The aim of the writer is to give some suggestions for the improvement of vocational education in our Ashram Schools through this article.

#### A SYLLABUS NECESSARY:

In the absence of standard and graded syllabuses on different crafts introduced in the Ashram Schools, it is not possible to have a required standard of vocational education in all Ashram Schools in the state. In the absence of a syllabus the standard and the progress on vocational subjects mainly depend on the individual merit and choice of the Craft Instructor<sup>5</sup> concerned. We cannot also expect the Craft Instructors to frame standard and graded syllabuses on their subjects. It is a difficult task and only persons capable for the same should be entrusted with the task of framing syllabuses on crafts for the Ashram Schools. The age of the pupils, duration of the course, time available for crafts and pressure of curricular study should be taken into consideration while framing the syallabuses. The syallabus should include both theory aud practice in proportion.

#### INSTRUCTIONAL STAFF:

Qualified staff is quite essential for the successful training in crafts and for the implementation of a standard and graded syallabus. The Craft Instructors of the Ashram Schools should have both theoretical knowledge and practical experience in their respective crafts with a minimum educational qualification. The Craft Instructors like other Assistant Teachers are required to reside in the Ashram campus and to remain in charge of a group of children as Ashram-guardian. It is, therefore, essential that they should know how to behave with the Adibasi children and how to guide them in their day to day activities in the Ashram School. There is much difference between the duties and responsibilities of a Craft Instructor in an Ashram School and a Craft Instructor in an Industrial School. In an Industrial School the Instructors' main concern is crafts but in an Ashram School the main concern is not the crafts but the child. Refresher Courses in instructorship for the Craft Instructors of the Ashram Schools are quite essential, which can be arranged in the Training Schools under the Tribal and Rural Welfare Department.

#### **EXAMINATION:**

Examination has remained to be a controversial topic only as far as its method is concerned; but its necessity for the assessment of pro-

## Shaw-Vocational Education in the Ashram Schools

gress of the child in various fields can never be denied. Examinations not only help the teachers to judge the merit and progress of the children; but they also help the children to judge their own merit and progress to a great extent. There should be both periodical and final examinations on crafts in Ashram Schools, which may include practical work and theoretical test. 80% of the total marks on crafts may be allotted on practical and the rest 20% on theory. Half of the marks allotted for practical may be assessed by the Craft Instructor concerned from the day to day activities of the child and the rest at the end of the year from the work set and done by the pupils in a particular period.

#### **INSPECTION**:

The Ashram Schools are generally inspected by the officers of the Tribal and Bural Welfare Department and the Inspecting Officers of the Education Department. The former ones are interested in the administrative affairs and the latter ones are particular only about the progress of aspect of the Ashram the curricular study and the most important Education remains uninspected for ever. Some of these officers might be interested in crafts; but due to lack of technical knowledge they are not of the expected to do anything substantial as far as the inspection vocational education of the Ashram School is concerned. Education should be considered as technical as poultry farming and research work under the Tribal and Rural Welfare Department and like the Poultry Officer and Research Officer, the appointment of an Education officer is essential to look into the organisation of the Ashram and Sevashram Schools under the Department even though the Education Department has been entrusted with the responsibility of inspection of these institutions. A Craft Inspector may be appointed to inspect the craft sections of the Ashram Schools and to offer instruction to the Craft Instructors.

#### VOCATIONAL GUIDANCE :

The Ashram Education generally begins from class IV, when the newly admitted pupils are asked to select a particular craft for him and in most cases instead of the pupil himself, the teachers make a selection. Either of the two is unscientific and unpsychological. The selection of crafts for different pupils should not be guided by the whim or choice of the pupils or teachers. It should be based on scientific principles. There

#### Adibasi

should be ample facility and provision for vocational guidance in the Ashram Schools. It will not be beneficial to allot a particular craft to a particular child in which he finds no interest and for which he is not physically and mentally fit. The Head Master and Assistant Teachers of Ashram Schools should have some working idea on Vocational guidance and the subject should also be included in the Teachers' Training School Curriculum as it is not possible to appoint specialists on vocational guidance for the Ashram Schools. Vocational and educational guidance service is one of the most important aspect of American schools and even smaller schools do not lack in the same.

in the model of the art is the second

(1) willing

Dik.

the marth and the

the same been all the second states

A LE BAT AND

matter and set contraste

4.2 speed of the second structure of the

The spectrum and the second second

# Bhanja Purans of Mayurbhanj

#### SATYA NARAYAN MISRA

While traversing along the fringes of the Sadar and Panchapir subdivision of Mayurbhanj district, you will ofcourse come across with the Puran people—a black people with rather high foreheads and prominent eyes. You may also see them around Rairangpur in Bamanghati, Baripada and Tatoo area of Panchapir subdivision. In outward appearance you will find them in no way different from the Santal or Ho who are their close neighbours.

There are two classes of Purans in this district—the "Bhanja Purans" and the "Tamadia Purans". Until very recently both these classes were considered to be of the same origin as they bear the common name of Puran, but a close study of their social customs will lead any one to think that they are divergent in their ethnological origin. Inter-dining, intermarital ties and other social links between these two communities are prohibited.

Until the year 1931, the Census authorities did not enumerate Bhanja Purans and Tamadia Purans separately but computed them with Bhanjas—another exogamous group. In 1931 Census the population of Bhanja Purans and Tamadia Purans was 19,605 and 3,136 persons respectively. The subsequent Census figures of 1941 and 1951 are silent on this point.

The Bhanja Purans are divided into a dozen septs according to the titles they carry with their names. Each of these septs is exogamous. The following are different titles borne by the Bhanja Purans :---

| 1.  | Dhal      | 2. | See     | 3. | Bhanja 🗸 |  |
|-----|-----------|----|---------|----|----------|--|
| 4.  | Tiperia   | 5. | Dhungia |    | Tung     |  |
| 7.  | Raj       |    | Thyal   |    | Deo      |  |
| 10. | Patbandha |    | Dhvi    |    | Bhoi     |  |

#### Adibasi

To all intents and purposes, they were believed to be very nearly allied to the Bhanjas, as like the Bhanjas and Bathuris they wear the sacred thread and consider themselves to be of Khatriya origin. The Tamadia Purans claim that they are but a scion of the Bhanja Purans, but because they had migrated to Tamar of Ranchi district for some time (like the Tamaria Bhumijas) and returned eventually, they have been considered to be deserters or renegades, and therefore have been socially down-graded.

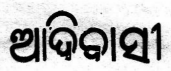
The present estimate of their social status is that they are now completely Hinduised. If ever they were a Scheduled Tribe or Scheduled Caste, they are no more considered so by the higher caste Hindus. They enjoy the services of the Brahmin, Barber and Washerman. They neither take fowl nor any alcoholic drinks. Marriage amongst them was both adult and infant but of late adult marriages have rather been the rule than the exception. Bride price amounts to Rs. 10/- and over and four pieces of cloth.

The marriage ceremony is usually held in the bride's house. Both males and females use to join in the marriage party, but recently there has been a tendency to discontinue the practice of allowing females to join the marriage procession. Divorce and widow marriage are allowed freely. The mourning period for adults lasts for 10 days. They practise both the methods of cremating and burying their dead. They have no dance of their own and they donot take part in any other tribal dance. Some of the members of the caste have been initiated into Vaishnavism. The primary occupation of the Bhanja Purans is now cultivation. The Tamadia Puranas make flattened rice. They speak the Oriya language with a few colloquialism mixed up.

Some time back the Bhanja Puranas demanded to be included in the list of Scheduled Tribes and their demand was accepted.

4.1

T



# ଆମ କୃଚ୍ଚିଆ ଭ୍ଇ

#### ଲେ୍କନାଥ ପର୍ଡ଼ା

ସରତର ଆଦଦାର୍ଥୀବହୃକ ପ୍ରଦେଶମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଓଡ଼ିଶା ଅନ୍ୟତମ । ଓଡ଼ିଶାର ମୋଧ ଲେକ ସଂଖ୍ୟାର ଶତକଡ଼ା ପ୍ରାସ୍ତୁ ୬° ଭ୍ୱଗରୁ ଅଧିକ ହେହ୍ ଛକ୍ତ ଆଦ୍ଧଦାର୍ଥୀ । ଏହୁ ଆଦଦାର୍ଥୀ ଗୋଷ୍ଣୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କନ୍ଧ ଗୋଷ୍ଣୀର ନାମ ଓଡ଼ିଶାର ପୁର୍ପ୍ପଛୀରେ କଶେଷ ଭୁଦରେ କହତ । ଏପର କ ଓଡ଼ିଆ ଝିଅର ବଦାହ ସମ୍ୟରେ କାଦଶାରେ ଏମାନଙ୍କର ନାମ ହ୍ଲେଖ କଗ୍ଯାଇଥାଏ । ଯଥା:—''ଅନ୍ଧ ଦେଶେ ଗଲ୍ ଦର୍ପଶ ବକ ହୋ ଦାପା, କନ୍ଧ ହସ୍ତେ ଦେଲ୍ ଗୋଧନ ଚେକ ହୋ ଦାପା ।''

କର୍ଦ୍ଧ କହୁଲେ, ଆନ୍ଟେମନେ ସାଧାରଣତଃ ଗୋଟିଏ ଗୋଷ୍ପୀକୁ ବୃଝ୍ । କରୁ ପ୍ରକୃତରେ ଏମାନେ ଗୋଟିଏ ଗୋଷ୍ପୀଭୁକ୍ତ ନୃହନ୍ତ । ଓଡ଼ିଶାର ବଭନ୍ନ କଲ୍ରେ ଦାସ କରୁଥିବା କନ୍ଧମାନଙ୍କର ଭ୍ୱଷା ଓ ସାନାଳକ ସ୍ତମାତରେ ଯଥେଷ୍ମ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ । ଏପର କ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ଜଲ୍ଭର ଏକ ଅଞ୍ଚଳର କନ୍ଧ ଅନ୍ଧଳର କନ୍ଧର ଭ୍ୱଷା ବୃଝିଦାକୁ ଅକ୍ଷମ ହୃଏ । କୋଗ୍ସପୁତ୍ତ ଓ ଫୁଲ୍ବାଣୀ କଲ୍ର କନ୍ଧ୍ୟାନେ ଭ୍ୟ ଭ୍ୟ ଅଞ୍ଚଳରେ ଭ୍ୟ ଭ୍ୟ ଭ୍ୱଷା ବ୍ୟବହାର କରନ୍ତ । ଏପର ଥ୍ରଲେ କନ୍ଧ ତାର ନଜ ଭ୍ୟା ଭ୍ୱଲ୍ଯାଇ ଓଡ଼ିଆକୁ ଜଜର ମାତୃତ୍ସତ୍ତା ରୂପେ ଭ୍ରହଣ କର ନେଇ ଥିବାର ଦେଖାଯାଏ । ସେ ଯାହା ହେଢନା କାହିକ, ଏଠାର ଆଲେଚ୍ୟ କୁଟିଅ କନ୍ଦ, ଗୋଷ୍ପୀଗତ ଭୃଷ୍ଣିରୁ କନ୍ଧ ହେଲେହେଁ ସେମାନଙ୍କ ଖନ୍ଦନ ପ୍ରତାଳୀ, ଭ୍ରଷା, ସଂସ୍କୃତରେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ-ପ୍ରକାର କନ୍ଦଙ୍କ ଠାରୁ ସମ୍ପୁର୍ଣ୍ଣ ଭ୍ୟ । ଏଥରେ ସହେହ କର୍ବାର କନ୍ତ ନାହଁ ।

ଅଉବାସୀମାନଙ୍କ ଭାଲ୍କାରେ କୁଚିଆ କନ୍ଧର ଏକ ସ୍ପତନ୍ତ ଆସନ ରହିଛୁ । କନ୍ତୁ ଆଦବାସୀ ସମାନରେ ଭାର ଥାନ ବଷସ୍ଥ ଭବଲେ ମନରେ ବସ୍ମୁସ୍ଥ ନାତ ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍କେ ଅନ୍କମ୍ପା ମଧ୍ୟ ଆସିଥାଏ । କୁଚିଆ ଆଜ ସମାନର ଅନ୍ୟମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାସ୍ ଦଲତ, ଲଞ୍ଚିତ ଓ ଶୋଶିତ । କେବଲ ଏଢକରେ କୁଚିଆର ଦୂଃଖ ଶେଷ ହୋଇନାହିଁ । ସେ ଭାର ନକ ଜାଉ ଭ୍ଭ କନ୍ଧମାନଙ୍କ ଆଖିରେ ଘୃଣ୍ୟ ମଧ୍ୟ । କନ୍ଧ ଓ କୁଚିଆ କନ୍ଧ ଏହୁପର ଦୂଇଟି ପୃଥକ ଜାଉରୁପେ ସମାନରେ କୃତ୍ତକାଲରୁ ଏକନ୍ଧ ନ ରହ ପରସ୍ପରଠାରୁ ଦୂରେଇ ଯାଇଛନ୍ତ । କନ୍ଧ ନଙ୍କକୁ କୁଚିଆ କନ୍ଧଠାରୁ କଡ଼ ଦୋଲ୍ ଭ୍ୱଦେ ଓ ଭା ଆଖିରେ କୁଚିଆର ଆସନ ଡେର ଭଲେ ଦୋଲ୍ ବଦେରତ ହୋଇଥାଏ ।

#### ଅଭବାସୀ

ଅଣ ଅଦ୍ଧତାର୍ଥୀ ଅଭ୍ୟାସ୍ଟର ପରେ ଜଳ ଜାଉତ୍ସଇର ଏ ପ୍ରକାର ଜାଉ ବଡ଼ମା କୁଞିଆ ଶକ୍ଷରେ ଠିକ୍ 'ବେଡ଼ ଜ୍ପରେ କୋରଡ଼ା' ମାଡ଼ ପର ମନେ ହୃଏ ।

କୁ ଟିଆ କନ୍ଧଙ୍କ ବଷସୂରେ ଚନ୍ତାକଲ ସମସ୍ତର ମନରେ ସ୍ତଃ ଏକ ପ୍ରଶ୍ନ ଜାଗିହତେ । ପ୍ରଶ୍ନ ଟି ହତେ 'କୁ ଟିଆ' ଶବ୍ଦ ଉପରେ । ଆଦବାସୀ ମାନଙ୍କ ସମ୍ଭବରେ ସୁର୍ଣ୍ଣଜ୍ଞାନ ନଥିବା ଲେକମାନେ 'କନ୍ଧ କହୁଲେ ଏକ ଗୋରୁ ଝିଆ କାଢକୁ ବୃ ଝିଥାନ୍ତ ଓ ଶୁତ୍ରମାନେ ଇଡହାସରେ ଭ୍ଇଲ୍ୟୁମ ବେଣ୍ଟ କଙ୍କ ବଷସ୍ ଅଧ୍ୟସନ କଲ୍ ସମସ୍ରରେ 'କନ୍ଧ'ମାନଙ୍କୁ ଏକ ମଣିଷମର୍ ଜଞ୍ଚୁ ର ଜାଢରୁପେ ଧାରଣା କରଥାନ୍ତ । କନ୍ତୁ 'କୁ ଟିଆ କନ୍ଧ' କହୁଲେ କ ଗୁତ୍ର କ ଶିକ୍ଷକ, ଶିର୍ତ୍ତିତ ତଥା ଅଶିର୍ତ୍ତିତ ଆଦ ସମ୍ତ୍ରଙ୍କ ମନରେ 'କୁ ଟିଆ' ଶବ୍ଦ ଉପରେହଁ ସ୍ରଶ୍ନ ଢତେ । ପୁର୍ଶରେ ଏ କାଢ ବଷସ୍ତରେ କହୁ କୁହାଯାଇହ କ ନାହଁ ସନ୍ଦେହ । ଲେଖକର ସେତେଦୂର ବଣ୍ଣସ, କୁ ଟିଆ ଶବ୍ଦ ତି ତଥାକଥିତ କୃ ଟିଆ କନ୍ଦ ଠାରୁ ହେସିନ୍ନ ଓ ଏହ ଶବ୍ଦ ତି କନ୍ଦ ବୃତ୍ତର ବଣ୍ଣାସ, କୁ ଟିଆ ଶବ୍ଦ ହି ତଥାକଥିତ କୁ ଟିଆ କନ୍ଦ ର ପୁହ, ବାସ୍ଥାନ ଓ କନ୍ଦ ବୃତ୍ତର ଅଦ୍ଧ କେତେକ କ୍ଷସ୍ରେ ଆଲେତନା କଲେ, 'କୁ ଟିଆ'ର ଅଥ ଓ ଏ ଶବ୍ଦର ଉସ୍ତ୍ରି ତଥା କନ୍ଦମନଙ୍କ ପ୍ରତ 'କୁ ଟିଆ' ଶବ୍ଦରି ପ୍ରସ୍ତ୍ରଳ୍ୟ ହେବାରେ କେତେଦୂର ଯଥାର୍ଥତା ରହନ୍ତ ତାହା ବେଶ ଅନ୍ମିତ ହୋଇ ପାର୍ବ ।

'କୁନିଆ' ଶଇନ୍ଟି 'କୁନି' ଦା 'କୁନ୍ଟ' ଶବ୍ଦରୁ ଉସ୍ମ୍ୟ ହୋଇନ୍ଥ ଦୋଲ ଖିଷ୍ଣ ପ୍ରଖସ୍ନମନ ସୃଧ୍ୟ । କନ୍ଧ୍ୟାନଙ୍କ ଭାଷାରେ 'କୁନ୍ଟି'ର ଅଧି ଗାଡ଼ ଦା ଖାଲୁଆ ସ୍ଥାନ । କୁନିଆମାନଙ୍କର କ୍ଶୋସୃଷ୍ଠ ସମ୍ପର୍ଦ୍ଧୀୟ କମ୍ସଦନ୍ତୀ ସତ ଲୟ୍ୟ କରେ 'କୁନ୍ଟି' ଶବ୍ଦରୁ 'କୁନିଆ' ଶବ୍ଦର ଯେ ଉସ୍ପର୍ତ୍ତି କ୍ଷୋସୃଷ୍ଠ ସମ୍ପର୍ଦ୍ଧୀୟ କମ୍ସଦନ୍ତୀ ସତ ଲୟ୍ୟ କରେ 'କୁନ୍ଟି' ଶବ୍ଦରୁ 'କୁନିଆ' ଶବ୍ଦର ଯେ ଉସ୍ପର୍ତ୍ତି ସେ ଦେଖାଯାଏ । କୁଞ୍ଚଅନ୍ତି କାହାରୁ ଦେଖିଲେ କଶାଯିବ- ଯେତର କୃଛ୍ଆ ଭ୍ତରେ ଦାସ କରୁଥ୍ୟଦା ଲେକେ ସିଧାସଳଖ ହୁଡ଼ାହୋଇ ଯାଅସ କଶ୍ଦାରେ ଘର ସ୍ଥତ ବାଧା ଜମ୍ଭାହଥ୍ୟବ ଓ କରୁଥ୍ୟଦା ଲେକେ ସିଧାସଳଖ ହୁଡ଼ାହୋଇ ଯାଅସ କଶ୍ଦାରେ ଘର ସ୍ଥତ ବାଧା ଜମ୍ଭାହଥ୍ୟବ ଓ କରୁଥ୍ୟଦା ଭୋଗ କରନ୍ତ୍ର ନାହଁ । ସେମାନଙ୍କ କୁଞ୍ଚଅନି ଦୂରରୁ ଅଖିକୁ ସ୍ଥେନ୍ତ କରିଂଆମାନେ ସ ଅସୁବଧା ଭୋଗ କରନ୍ତ୍ର ନାହଁ । ସେମାନଙ୍କ କୁଞ୍ଚଅନ୍ତି ଦୂରରୁ ଅଖିକୁ ସ୍ଥେନ୍ତ କଣା ପଡ଼୍ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ, କଞ୍ଚଆ ମଧ୍ୟରେ ଥିଡ଼ା ହେଲେ ଜଣେ ଲେକର ଅଣ୍ଡୁ ଠିକୁ ଦ୍ୱାରବନ୍ଧର ତଳଭାଗ ସହତ ଭୂମି ଠାରୁ ସମାନ୍ତ୍ରକରେ ରହେ । 'କୁନି' ଶବ୍ଦର ଅଧି ଜାଲ ହୋଇଥିବାରୁ ଓ କୁନିଆ ମାନଙ୍କ ଘରର ଭ୍ତର ଅଂଶ ଅଡ଼ ସାର୍ଘରେ ଗୋଟିଏ ସୁଦର ଗାଡ ଦା 'କୁନି' ସଦୃଶ କଣା ସଡ଼୍ ଥିବାରୁ ତହଁ ରେ ଦାସ କରୁଥିବା କନ୍ଧଙ୍କୁ 'କୁନିଆ କର୍ବ' ନାମରେ ଅଭନ୍ହତ କସ୍ଯାଇଛୁ କୋଲ ବଣ୍ଣାସ ।

'କୁଞିଆ' ମନଙ୍କ ଉତ୍ସର୍ତ୍ତି ସମ୍ବର୍ଦ୍ଧୀୟୁ କମ୍ବଦନ୍ତ୍ରୀରୁ ମଧ୍ୟ 'କୁଞିଆ' ଶବ୍ଦର ଉତ୍ସର୍ତ୍ତି ହୋଇଛୁ ବୋଲ୍ ରୁଝାପଡ଼େ । ଏଠାରେ କୁଞିଆମନଙ୍କ ଉତ୍ସର୍ତ୍ତି ସମ୍ବର୍ଦ୍ଧୀୟୁ କମ୍ବଦନ୍ତ୍ରୀଟି ବଶଦ୍ ର୍ବବେ ଆଲେଡନା କର୍ବାର ମୁଖ୍ୟ ଉଦ୍ଦେଶୀ ନ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ, ସଂକ୍ଷେପରେ ସେ ବସସ୍ରେ ଆଲେଚନା କର୍ସ୍ୟାଇ କର୍ଦ୍ଧମନଙ୍କର ବଶେଷଣ 'କୁଞିଆ' ଶବ୍ଦଟିର ଯଥାଥିତା ପ୍ରତ୍ତପାଦନ କର୍ଯାଉଛୁ । କମ୍ବ-ଦୁକ୍ରୀଟି ହେଉଛୁ:---

ġ.

## ଆମ କୃଚ୍ଚିଆ ଭ୍ରଇ

"ସୃଷ୍ଟିର ସ୍ରାରୟ । ବଣ୍ଣବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ଅନନ୍ତ ସାଗର ଗର୍ଭରେ ଲ୍ଲନ ହୋଇ କେତେ ଯୁଗ ଧର ଯେ ରହଥ୍ୟ ତାହା କଏ ବା କହୁପାର୍ବ ? ଦଗଲୁବହାସ ବାର୍ଷ୍ଣରି । ତହିରେ ସ୍ଥଳଭୁଗର୍ ସର୍ ମାନ ନ ଥାଏ । ଏହିପର ଏକ ଦୁର୍ଦ୍ଦିନରେ ହଠାରି ଆବର୍ତ୍ତକ ହେଲ ସୃଷ୍ଟିକର୍ତ୍ତ୍ର 'ସପାଙ୍ଗଡ଼ା' ଦେବତାଙ୍କର ସେହ ଗ୍ରଲସ୍ ବାଷ୍ଟ୍ରି ମଧ୍ୟରୁ । ସେ ଏକା ଆହିଲେ ନାହ୍ଁ, ସାଙ୍କରେ ଗ୍ରାସ୍, ପାଞ୍ଚରେ ହି ଦେଙ୍କଙ୍କୁ ଧର, ସେ ଧର୍ସପୃଞ୍ଚରେ ଆବଭୂଁ ଡିହୁଅନ୍ତେ, ହଠାର୍ ତାଙ୍କର ନର୍ଦ୍ଦେଶରେ ସୃଷ୍ଡି ହେଲ ବସ୍ତୀର୍ଣ୍ଣ ସ୍ଥଳ୍ୟଗ । ଦେବର୍ଜ ସସାଙ୍ଗଡ଼ା, ତା୍ଙ୍କୁ ଯଥାବଧି ପୂଜା କର୍ବାପାଇଁ ମାନବର୍ଁ ଅଭ୍ବ ଅନ୍ଭବ କର୍ଷ ପ୍ରଥମେ ସେ ଗାଡ଼ ନଧରୁ ସୃଷ୍ଣି କଲେ କେତେକ ମନ୍ଷ୍ୟ । ଏହ୍ ମନ୍ଷ୍ୟମାନେ ହେଲେ ସୃଷ୍ଟିର ଆଦ ନ ନବ 'କ୍ରବ' । କୁଞିଆ ମାନଙ୍କ ମତରେ ସେଇମାନେ ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରଥନିସୁରୁଷ । ଏହ ଆଦ୍<mark>ଷ୍ମାନବର ଜନ୍ନୁ ବୃତ୍ତ୍ରର, ସେଢ</mark>କ କୌଭୂହଳପ୍ରଦ **ସେଢ**କ ଅଞ୍ଚିଜନକ । ସେ ଯାହା ହେତ୍ତନା କାହ୍ଁକ, ସୃଷ୍ଣର ଅଦ୍ଧମାନବ ଯେ ଗାଡ଼ରୁ କନ୍ଧ ହେଲ, ଏଥରେ ବହୃ ପୁରୁଝା କୃଞିଆ ଏକମତ । ଏହାଅରେ ଦେବତା ଅନ୍ୟ କେତେକ ଲେକ କସର ସୃଷ୍ଟି କରଥିଲେ ହିଁ ସମ୍ବିକୀୟ କମ୍ବଦନ୍ତୀଟି ଏଠା<mark>ରେ ବ</mark>ଣ୍ଡିନା କର୍ବାର ଆବଶ୍ୟକତା <mark>ନ</mark> ଥିବାରୁ ଲେଁଖକ ସେ ବଷସ୍ତର ଅଧିକ ଅତ୍ତସର ହେଇନାହାନ୍ତ । ସୂଙ୍କରୁ କୁହାଯାଇଚ୍ଚ କନ୍ଧ ଭାଷାରେ ଗାଡ଼ <mark>କା</mark> ଖାଲକୁ 'କୁଞି' କୁହା ଯାଉଥବାରୁ ଓ 'କୁଞିଆ' ମାନେ ଦେବ**ର୍କ (ଇନ୍ଦ୍ର**କୃହନ୍ତୁ) ସ**ଶାଙ୍କାଙ୍କ ଦ୍ୱାର୍**ୁ 'କୁଞି' ମଧ୍ୟରୁ ସୃଷ୍ଣ ହୋଇଥିବାରୁ, କଛିମାନଙ୍କୁ 'କୁଞିଆକଛ' ବୋଲି କହିବାର ସାଧୀକତା ସୂର୍ଷ୍ଣ ମାହାରେ ରହିଛିଁ । ଭେଣ୍ଡ କନ୍ଧ ଶିକ ଆଗରେ<sup>°</sup> 'କୁ <del>ଟି</del> ଆ' ଶକ୍<del>ଟି</del> କଶେଷଣ ତା କଶେଷ୍ୟ ରୂପେଁ ଭୂଶିକ ହୋଇ ଁଏକ ନ୍ନକିଞ୍ଜି କକ୍ଷି ଗୋଷ୍ଠୀକୁ ଅନ୍ୟ କର୍ଷମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଯୃଗ ଯୁଗ ଧର ପୃଥକ କର ର<del>ି</del>ଷଅଚ୍ଛି ।

4

ଏହାଛଡ଼ା ଅନ୍ୟ ଏକ କାରଣରୁ ମଧ୍ୟ 'କୁଟିଆ' ଶବ୍ଦ ସ୍ରସ୍ଟୋଗର ଯଥାଥ ତା ପ୍ରତିପାଦନ କର୍ପ୍ୟାଇ ପାରେ । 'କୁ ଽ' ଶବ୍ଦର ଅଥି ସଙ୍କ ବୋଲ ଓଡ଼ିଆ ଅଭ୍ଧାନ ମନଙ୍କରେ ମିଲଥାଏ । ଏହି କୁ<del>ଟି</del>କୁ ସେ ଅଶ୍ରାଁକର ରହନ୍ତ ଦା କୁ<sub>ଁ</sub> ଝପରେ ସେ <mark>ନ</mark>କର ବସତ ୟାପନ କରଚ୍ଚ, ତାକୁ ମଧ କୁଞିଆ କୁହାସିହାର ଯଥେଷ୍ଣ କାରଣ ରହନ୍ତି । କୁଞିଆ କନ୍ଧମାନେ ଯେ ସଙ୍କ ଉପରେ ବାସ କର୍କ, ଏହା କନ୍ଦ୍ଦା ଅନାବଶଂକ । 'କୁ**ଃ**' ଶବ୍ଦର ଅଥ<sup>ି</sup> ସଙ୍କ ହୋଇଥିବାରୁ ଏବଂ ସେହି ସଙ୍କ ଉପରେ ବାସ କରୁଥିବା କନ୍ଧଙ୍କୁ ସେ 'କୁ ଟିଆ' ଆଖ୍ୟା ଦଆଯିବ, ଏଥରେ କୌଣସି କଲଞ୍ଚ ଯୁକ୍ତ ଥିଲ୍ପର୍ବ ମନେ ନ ହେଢ଼ଥିଲେ ମଧ୍ୟ, ଏଥିପାଇଁ ଅନ୍ୟ ପ୍ରମାଶ ମିଲବା କଷ୍ଣକର । ଏଠାରେ ଯୁକ୍ତି ହୋଇମାରେ, କୋସ୍ପ୍ତିର ପାହାଡ଼ୀ ବଣ୍ଡାମାନଙ୍କୁ 'କୁଟିଆ' ଆଖ୍ୟା କାହ୍ତିକ ନ ଉଆ ଯିବଁ ? ଦର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଫନ୍ତ 'କୁଞିଆ' ମାନଙ୍କ ସମ୍ବଦ୍ଧରେ କେଁଡେଦୂର ତଥ୍ୟ ସଂକ୍ରହ କସ୍ରାଇଚ୍ଡ ଓ 'କୁଞିଆ' ଶବ୍ଦର ଉତ୍ସର୍ତ୍ତି ହିପରେ ଆଲେଚନା କର୍ସଯାଇ ସମାଧାନରେ ହପମାତ ହେବାକୁ ପଡ଼୍ଚଚ୍ଚ, ତାହା ଲେଖକକୁ ସମ୍ପୃଷ୍ଣି ଅଜ୍ଞାତ । 'କୁକିଆ' ମନଙ୍କ ସମ୍ବରରେ ତଥ୍ୟ ସଂଗ୍ରହ କାର୍ଫରେ କ୍ୟାପ୍ରୃତ ଥିବା ସମୟୂରେ, ଲେଖିକ ବହୃ ସୁରୁଖା କୃଞିଆ ଭ୍ରହାନଙ୍କୃ ଏହ 'କୃଞିଆ' ଶଙ୍କ ଉପରେ ନାନାଁଦ ପ୍ରଶ୍ନ ସଗ୍ର କୌଣସି ଗୋଞିଏ ହେଲେ ପ୍ରଶ୍ନର ଆଶାଳନକ ଉଦ୍ଭର ପାଇ ପାର୍ ନାହାନ୍ତ । 'କୃଞିଆଂ ଶକର ଢସ୍ତି ସମୂନ୍ଧରେ ସୁଙ୍କରୁ ସେଉଁ ଯୁକ୍ତ ଦିଆ ଯା**ଇ**ଛୁ, ସେ ଯୁକ୍ତମାନ କେଞ୍କରି ଆନୁମାନକ ଯୁକ୍ତ । ଏହା କେତେଡ଼ିର ସତ୍ୟ ଏ କଷସ୍ତରେ ଲେଖକ ମଧ୍ୟ ସଲହାନ । ଅନ୍ୟ କେହୁ ନୃତ୍ତିଭୁବଦ ସଦ ଏ ପ୍ରଶ୍ଳନିର ସମାଧାନ କର ଦେଇଥାନ୍ତ, ଲେଖକ ସେ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଜାଶିବାକୁଁ ସୁବଧା ପାଇଲେ **ନଜର ସଂ**ଶସ୍ହ ମୋଚନ କର୍ ପାର୍ରେ, ।

\$

କୁଚିଆମାନଙ୍କୁ କଶେଷ ଭ୍ୟବରେ ଫ୍ଲ୍ବାର୍ଣୀ ଜଲ୍ଲାର ଦକ୍ଷିଣ ପର୍ତ୍ତମାଂଶରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଲେ । ବେଲିଘର ଗୁଁମା, ମୃଣ୍ଡି ରଡ଼ ଓ ଝିର୍ପାଣି ଆଦ୍ଧ ମୁଠାମାନଙ୍କରେ ଏମାନେ ବହୃଳ ଭ୍ୟବରେ ହାଏକର ରହଥାନ୍ତ<sup>ା</sup>କେତେ ଗୁଡ଼ଏ ଶାମକୁ ନେଇ ଗୋ<del>ହି</del>ଏ ଗୋ<del>ହି</del>ଏ ମୃଠା ଗଠିତ ହୋଇଥାଏ । ସଙ୍କର ମଧ୍ୟଥ୍ଲଳ ବା ପାଦଦେଶ କମ୍ଭା ଜବଡ଼ ଅରଶ୍ୟ ମଧ୍ୟରେ କୁନ୍ତିଆମାନେ ଦଳ ଦଳ ହୋଇ ବାସ କରନ୍ତ୍ର । ଏମାନଙ୍କ ଶ୍ରାମକୁ ଯିବା ବଡ଼ କଷ୍ଣକର ହୋଇଥାଏ । ସୁଦକ୍ଷ ସଙ୍କ-ଆସ୍ୱେହଣକାସ୍କ ଓ ସାହସୀ ହୋଇ ନ ଥଲେ ଏମାନଙ୍କ ରାମକୁ ଯିବା ସହନ ହୃଏନାହଁ । ପଦତ ଢ୍ପରେ କୃଟିଆ ବାସକର ରହୃଥବା କଥା ଶୁଣିଲେ ମନରେ ବସ୍ନିୟୁ ଜାଗେ । ଶ୍ୱାପଦ-ସକୁଳ ଦୁଗଁମ ପ୍ରବତ <mark>ବା</mark> ଅର୍ଣ୍ୟ ମଧରେ କୁ ଟିଆ ରହ୍ବାକୁ କଣର ଯେ ମନ ବଳାଏ, ଏହା ଭ୍ବଲେ ଆଞ୍ଚି ହେବା <mark>ସ୍ସର୍</mark>ବକ । ଦୂରରୁ ପଙ୍କ ଗୁଡ଼କ ଅନ ଆଖିକୁ ବାସଛାନ ପାଇଁ ଅନ୍ପପ୍ରକ୍ତ କଣା ଯା<mark>ହ୍ଥଲେ</mark> ମଧ ଏହା ଉପରେ ବାସ କଶବା ପାଇଁ ସମତଳ ସ୍ଥାନମାନ ରହିତ୍ର । ସେହ ସମତଳ ସ୍ଥାନମାନଙ୍କରେ ଝରଣ ପାଣି ଓ ଖାଦ୍ୟ ଦ୍ରବ୍ୟ ସଂଭହର ସୁବଧା ଥିଲେ କୁନିଆମାନେ ସେ ଧ୍ରାନରେ ଭାମ ବାଲ ରହନ୍ତୁ । ସ୍ରାୟ ଆଠ ଦଶଁଟି ପରବାରଙ୍କୁ ନେଇ ଗୋଟିଏ ଗୋଟିଏ ସାମ ଗଠିତ ହୁଏ । ଗୋଟିଏ ତାନଠାରୁ ଅନ୍ୟ ଗୋଞିଏ ଭା<mark>ନର</mark> ଦୁର୍ଢୃ ତାୟ ଦୁଇ ଫର୍ଙ୍ଗରୁ ନାଇଲ୍ଏ କିମ୍<mark>ସା, ଦୁଇନାଇଲ</mark>୍ ଭୂମିର **ଢ଼**ଙ୍ରଚା ଓ ଅ<mark>ର</mark>ଶ୍ୟ<mark>ମ</mark>ଧରୁ ଫଳମୂଲର ଅର୍ବ ଅନ୍ଭୁତ ହେଲେ କୁଚିଅମାନେ ହାଯାବର ସର୍ ଏକ ଗ୍ରାମରୁ <mark>ଯାଇ</mark> ଅନ୍ୟତ୍ର ନୃଭନ ଗ୍ରାମ ରଚନା କରନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କର ଗ୍ରାମ କାନ୍ଧ<mark>କା ପା</mark>ଇଁ ସ୍ଥାନ ନରୂପଣ ଆଦ୍ଧ କାି<mark></mark>ଫିମାନ ବଧିସୂଙ୍କ କର୍ସଯାଇଥା<u>ଏ</u> । ଅଣଆଦବାସୀ ଅଞ୍ଚଳର ପୁର୍ପଛୀରେ *କୃ*ତନ ଗୃହି କମାଣ ପୂଙ୍କରୁ ଯେପର ସୂଭାକତା କର୍ଫ କୌଣସି କ୍ୟୋତ୍ଷର ବା ପଣ୍ଡ ତଙ୍କ ଦ୍ୱାର୍ ଅନ୍ତ୍ତ ହୋଇ ଶୃତ୍ସଶୁଭ ଲକ୍ଷଣ ମାନ ଥିରକର୍ସ ଯାଇଥାଏ, ସେହପର କୃତିଆ ମାନଙ୍କର କୃତନ ଗ୍ରାମ ଗଠନ ସୃଙ୍କୁ ଅନ୍ତୁସ ବଧ୍ୟମାନ ପାଳନ କସ୍ଯାଏ । ଶାନର ଘରଗୁଡ଼ିକ ଧାଡ଼ ଧା<mark>ଡ଼ ହୋ</mark>ଇ ରହ୍ଥାଏ । ସଶୁମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସତର୍କ ଗୃହମାନ ମଧ ନମାଶ କଗ୍ରସାଇଥାଏ । ଶାମର ମଝିଦାଣ୍ଡ ଓ ଘରତ ବ ରଣ୍ଡା ଏସର୍ ଅପର୍ଷ୍ମାର ହୋଇଥାଁଏ ଯେ, ଅରକ ପାଇଁ କେହି ଯେବେ କୁନ୍ତିଆ ବ୍ରାମକୁ ଯାଏ, ଭେବେ, ସେ ଦ୍ୱିଗୟ ଥର ପଇଁ ଆଉ ସେ ହାମକୁ ସିବାକୁ ମନ ବୂଳାଏ କାହଁ । ଗାଇ୍ଗୋରୁ, ଛେଲ ମେଣ୍ଟ, ଘ୍ଟ୍ର, ପୋଡ଼ ଓ ପାର୍ସକୁକୁଡ଼ା ଆଦ୍ଧ ପଶୁପର୍ଷୀନାନେ ନର୍ଭସ୍ତରେ ଭାମର ଦାଶ୍ର ଓ ବାର୍ଣ୍ଣା ମାନଙ୍କରେ ମନ୍ତିଆଗ କରଥାନ୍ତ । ଏହାଛଡ଼ା ଘରର ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଅବନନାତ ଅନ୍ଥ । ଏ ମଇଳା ଗୁଡ଼କ ମାସରେ ଥରେ ଅଧେ ସଙ୍ଗ ୟୃଏ କ ନାହୁ ସନ୍ଦେହ । ଘରଠାରୁ ସ୍ରାସ୍ଟ ପାଞ୍ଚ, ସାତ ହାତ ଦୂରରେ ରାମର ସମୟ ମଇଲା ଖାଡ଼ ନା କୁଡ଼ ମାନ ଦେଖିବାକୁ ମିଲ<mark>େ ।</mark> ଏପର ଅପର୍ଚ୍ଚନ ଭାମକୁ ଅରକ ପାଇଁ କେହି ଅସି ସ୍ମାସ୍ଥ"ରକ୍ଷ'ର ସାଧାରଣ କେତୋଟି କଥା କୁନ୍ତିଆମାନଙ୍କୃ ବୁଝାଇ ଦେଇ ଯାଏନାହଁ । କ୍<del>ଟି</del>ଆମାନଙ୍କୁ ପର୍ଷ୍ଣାର ଓ ସର୍ଚ୍ଛରୁଭା ଅଦ୍ଧ ବଷସ୍ଟମନ ବୃଝାଇ ଦେ<mark>ଲେ ଯେ,ସେ</mark>ମାନେ <mark>ନମ</mark>ନବେ ଏହାର କୌଣସ କାର୍ଣ ନାହଁଁ । ଲେଖକ **ନଜ ଅନ୍**ଭୂଢରୁ ଏକ ଘଃଣା ଏଠାରେ ପ୍ରକାଶ କରୁଛନ୍ତି ।

ଥରେ ଲେଖକ ପୁକୁରୁ ନାମକ ଏକ ଗ୍ରାମକୁ ଗ୍ରୁତ୍ର ସଂଗ୍ରହ ପାଇଁ ଯାଇଥିଲେ । ସେ ଗ୍ରାମର ମାଝୀ (ମୁଖିଅ) ଲେଖକକୁ ସମ୍ପାନ ଦେଖାଇବା ଉ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଏକ ଉଉ୍ଡ଼ଆ ଖିଚିଆ ବସିବା ପାଇଁ ଆଶିଦେଲ୍ । ଲେଖକ ସେ ଗ୍ରାମରେ ବସି ଶ୍ୱାସ ରୁଦ୍ଧ ହେବା ଅବସ୍ଥାରେ ଆସି

ଆମ କୁଞିଆ ଭିଇ

ସହିଞ୍ଚିଲେ । କାରଣ, ଛେପ ଝଙ୍କାର ଓ ଛେଳ, ରାଈ୍ଚୋରୁ, ପୋଡ଼ ଘୁଟୁଙ୍କ ଆଦ ପଶ୍ୱଙ୍କ ମର୍ଲ-ମ୍ଭୁଦ୍ର ଓ ଗାଉଁଶ ଆଦ୍ଧ ଯାବଟାୟୁ ଆବର୍ଜନା ଦ୍ୱାସ୍ ଗ୍ରାମନ୍ତି ଏଡେ ଅପଶ୍ଞ୍ଜୃତ ହୋଇଥାଏ ଯେ ତହା ଦୁ ଯେଉଁ ଦୁର୍ଗନ୍ଧ ବାହାରୁଥାଏ, ସେଥରେ ସ୍ଥନ୍ଦରେ ସେଠାରେ ବସିବା ଅସନ୍ତିବ । ଯାହାହେଢ଼, ଲେଖକ ସେ ସମସ୍ତରେ ନଳର ସମସ୍ତ ଅସୁବଧା ଚୋପନ ରଖି ମାଝୀସହ ମୁଖ୍ୟ ଭ୍ୱତରେ ପ୍ରେଗ ସମ୍ବଦ୍ଧସୂତ୍ତି ଆଲେଚନା କର୍ରେ, ମାଝୀ ଢା ଶାମର ଲେକେ କସର ନାନାଦ୍ଧ ରେ୍ଗର ପ୍ରକୋପ ଭେ୍ଗ କରୁଛନ୍ତ -ଓ ଆବଶ୍ୟଙ୍କୟୁ (ଔଷଧ<mark>ପ</mark>ତ୍ରର ଅଭ୍ରବ ଆଦ ବଷସ୍ତୁ ମାନଙ୍କରେ ଆଲେଚନା କର୍ବାକୁ ଲଗିଲେ । ଏହ ସୁରୋଗ ଦେଖି ଲେଖକ ମଝୀକୁ ସେମାନଙ୍କର ଅପର୍କ୍ଷାର ଓ ଅପର୍ଚ୍ଛନ୍ନତାରୁ ସେଗ କପର ବ୍ୟାସ୍ତ୍ରି ତାହା ବୁଝାଇବାକୁ ଲୁଗିଲେଁ । ମାଝୀ ସେ ସମୟୂରେ ଲେଖକର କଥାକୁ ବିଶ୍ୱାସ ନ କର ଦେବତାଙ୍କ କୋସ ଓ ଅତ୍ୟାଗ୍ଦର ଯୋଗୁଁ ଲେକମାନେ ଏତେ ସେଗ ଭେଗ କରୁଛନ୍ତ ବୋଲ୍ କହୁ ଲେଖକର କଥାରେ ଏକମତ ହେଲେନାହିଁ । ଏସର୍ ସ୍ଥଲେ ଲେଖକ ଅନ୍ୟ ଉତ୍ପାସ୍ତ ନଦେଖି ମଝୀର୍ୃଁଯୁକ୍ତକୁ ମଝୀଠାରେ ସ୍ଥୟୋଗ କର ବୃଝାଇଲେ, 'ଦେବତା ଅବଶ୍ୟ ତ<mark>ମ ଉପରେ ସ୍</mark>ଗୁହୁ । ଦାରଣ ଦେବତା ସ୍ତତ୍ତନ ରୂମ ଶାମକୁ ସ୍ୱିହିରେ ଆସି ପ୍ରତ୍ୟେକ ଘୁର କୁଲ୍, ସହାଳୃ ଘୃଣା ଓ ସ୍କରେ ଫେଶ ଯାଉଛୁ । କାର୍ଶ ସେ ଏସର ଗୋଟିଏ ଘର ଦେଙ୍କାହଁ, ଯାହା ସିଣ୍ଡାରେ ଘଡ଼ଏ କାଲ କସି କଶ୍ରାମ କର୍ବ । ଭୂମ ଭାମ<sub>ି</sub> ଅପର୍ଷ୍ଣୃତ ଥିବାରୁ ଦୂର୍ଚ୍ଛି ବାୟୁ ସେବନ କର୍ଷ ନପାର୍ ଦେବତା ବ୍ରାମ ଗ୍ରୁଡ଼ ସଳାଇ ଯାଛ୍ଛି । ତେଣ୍ ସେ ଭୃନ୍ମାନଙ୍କ ଜ୍ପରେ ଗ୍ଗ ରଖି ଏତେ ସ୍େଗ ଦେଇଛି ।'' ଲେଖକଠାରୁ ଏପର କଥା ଶୃଖି ରାମର ରୁଢ଼ାରୁଢ଼ୀ ଓ ଅନ୍ୟନ୍ୟମ୍ନନେ ଲେଖକକୁ ପେଶ୍ର ଏକର୍ତ୍ର ବସିଲେ ଓ ଲେଖକ କଥାରେ ସମ୍ପତ୍ତ ଜଶାଇ ମୃଣ୍ଡ ହଲ୍ଲଇବାରେ ଲଗିଲେ । ବୋଲବା କାନ୍ତୃଲ୍ୟ, ଲେଖକ ଦ୍ୱିଷୟ ଅର ସେହ ହାମକୁ ଢନମାସସରେ ଯିବାରେ ଦେଖିବାକୁ ପାଇଲେ ଯେ ବ୍ରାମ୍ନି କେଡେକାଂଶରେ ପଶ୍ୱାର ରଖାଯାଉଚ୍ଚ । କୃତିଆମାନେ ଯେ ଘରଦ୍ୱାର ଅପରସ୍କାର ରଖନ୍ତ ତା କୃହେଁ ସେମାନେ ଜଳ ଶଙ୍କରର ସର୍ଚ୍ଚନ୍ଦ୍ରତା ପ୍ରତି ନଧ କଳର ଭଅନ୍ତୁ କାନ୍ଦୁଁ ।

X

କ ସୃରୁଷ, କ ସ୍ୱୀ ସମ୍ୟଙ୍କର ସାଞ୍ଜ ଉଦ୍ଧମ ଅଟେ । ସକୃତ କୋଲରେ ବଡ଼ି ଓ ପ୍ରକୃତ ଉପରେ କରର କର କୁଞିଆ ବେଣ୍ ଦୃଷ୍ଣ ପୁଷ୍ଣ ଓ ପ୍ରଫ୍ଲ ଥାଏ । ପୁରୁଷମ୍ନନେ ମୁଣ୍ଡରେ ଜ୫ ରଖନ୍ତ । କେତେକ କପାଲ ଉପର ଭଗ କେଶ ଛୌର ହୃଅନ୍ତ ଓ ଆହ କେତେକ ଆଦ୍ୱି ା ଭୌର ନ ହୋଇ ମୁଣ୍ଡରେ ସୁର୍ମ୍ପରୁପେ କେଶ ବର୍ଦ୍ଧନ କର କୃତା ପାରଥାନ୍ତ । ସ୍ୱୀ ଓ ପୁରୁଷମାନେ ଦେହରେ ନାନା ପ୍ରକାର ଅଲଙ୍କାରମାନ ପିଛଥାନ୍ତ । ପୁରୁଷମାନେ ବାର୍ଦ୍ଧ କଂର ପୁଙ୍କାବ୍ସା ପର୍ଯ୍ୟକ୍ତ ବେକରେ ପଥର ମାଳ ଓ ହାତରେ ଅନେକଗୁଡ଼ିଏ ସିଲ୍ଭର ବଳା ପିଛଥାନ୍ତ । କ ପୁରୁଷ, କ ସ୍ୱୀ ସମ୍ପହ୍ର ଅଦ୍ଧ ହଲଗୁ ଅବସ୍ଥାରେ ରହଥାନ୍ତ । ଲକ୍ଷା ନବାରଶ ପାଇଁ ପୁରୁଷମାନେ କୁନ୍ଦୁୀପାନୁଆ ବାବାନାଙ୍କ ପର୍ କେବଳ କୌସୀନ ପରଧାନ କରନ୍ତ ଓ ସ୍ୱୀମାନେ ଖଣ୍ଡେ ଗ୍ରେଞ୍ଚ ଲୁଗାକୁ ଅଣ୍ଟାଠାରୁ ଆଣ୍ଠ ପର୍ଯ୍ୟକ୍ତ ଗୁଡ଼ାଇ ପିଛଥାନ୍ତ । କୁଞ୍ଚିଆନାନେ ମୁଖ୍ୟତଃ ବଣର ଫଳ ମୂଳ ଉପରେ କର୍ଭର କରଥାନ୍ତ । ଉନର ଅଧିକାଂଶ ସମ୍ପସ୍ତ ବଣର କନ୍ଦା ଖୋଲ ନକର ଖାଦ୍ୟାଭ୍ୱବ ଦୂର କରବାରେ ବଂମ୍ଭୁତ ହୋଇ-ଥାଏ ।

ୁ ସୀ ଓ ପୁରୁଷମାନେ ଦଳ ଦଳ ହୋଇ ସଙ୍କରେ ଅନ୍ଦ କନ୍ଦ **କ**ର୍ଭପୁରେ ବୁଲ୍ <mark>କଳର୍</mark> ଖାଦ୍ୟ ସଂହହ କରନ୍ତୁ । ଏହାଛଡ଼ା ବଶର ପଶ୍ଚ ପଛୀ ଓ ମସ୍ ଗାଈ୍ ଗୋରୁ, ପୋଡ଼ ଓ ଘୁଷ ଷ

ମାଂସ ମଧ ଏମାନଙ୍କୁ ସଥେଷ୍ଣ ଅହାର ଯୋଗାଇ ଥାଏ । ଆମ୍ସ ସମସ୍କରେ ଗୋଞିଏ ଗୋଞିଏ ଭନ କଞ୍ଚା ଆମ୍ସ ସହ ଲୁଣ ମିଶାଇ ନନର କ୍ଷ୍ୟା ଦୂର କରନ୍ତି । ଆମ୍ସର ଚାକୁଆ ମଧ୍ୟ ସଂବ୍ରହ କର ରଖି ବଷୀଉନେ ଖାଦ୍ୟ ତ୍ୱବ ଦୂର କଗ୍ଯାଏ । ଏହାଛଡ଼ା କାନ୍ଦୁଲ, ଝୁଡ଼ଙ୍ଗ, ଶିମ୍ବ, ଡଙ୍ଗରଡ ଓ କୋଶଲାଗୃତ୍ତଳ ଆଦ ଶସ୍ୟମନ ବର୍ଷ ଝ ଅଲ୍ୟ କେତେ ମାସ ପାଇଁ ଖାଦ୍ୟକଷ୍ଣ ଦୂର କର୍ଥାଏ । ସଲ୍ପରସ ଓ ମହୃଲ ମଦର ବ୍ୟବହାର ପ୍ରାସ୍ଥ ପ୍ରଢଦନ ହୃଏ । ଗ୍ରେଂ ପିଲ୍ମାନେ ମଧ୍ୟ ଏ ପ୍ରକାର ନଶା ଦ୍ବ୍ୟ ଖାଇବାକୁ ପିଲ୍ଦନରୁ ଅଭ୍ୟାସ କରନ୍ତ । ଧୂମ୍ପାନତ ଏକ ମାମୁଲ୍ କଥା ।

୍ସ୍ୟପାଇଁ ଉ୍ପପୁକ୍ତ କମି ଓ କଲସେଚନ ଅଭାବ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ କୁନିଆ କେବେ ସେ ଅକ୍ସବର ସମ୍ପ୍ରଣୀକ ହୋଇ କଥାଏ । ଅଙ୍କ ଥିଲେ କୁନିଆର ସ୍ୱ କମିର ଅକ୍ସବ ରହେ କାହଁ । ଅଙ୍କତ ବା ଅର୍ଶ୍ୟର ମୂଲ୍ୟବାନ୍ ବୃଷମାନ ହାଣି ମାର ତହଁ ରେ ଅରି, ସଂଯୋଗ କର କଣ୍ଠି କୃରେ ପୋଡ଼ୁ ଗୁଷରେ ସେ ମାତ ଯାଏ । ଏହ ପୋଡ଼ ଗ୍ୱ ଦ୍ୱାର୍ସ ପଥର ଦେହରୁ ଫସଲ୍ ଉଚ୍ଚାନ୍ଦୋ ପାଇଁ ସେ ଯଥେଷ୍ଣ ଖଡ ସାର ପାଇଥାଏ । ହଳ ଲଙ୍ଗଲର ବ୍ୟବହାର ଏ ଜାଡ ଜାଣେ କାହଁ । ଫାହତା ଓ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କେତେ ପ୍ରକାର ଲୌହ ଯଉ ସାହାଯ୍ୟରେ ପଙ୍କତ ତାଡ଼ ଏମାନେ ମକ୍କା, ଝ୍ଡୁଙ୍ଗ, କାହ୍ଲ, ଜଡ଼ା, କୋଶଲାଗ୍ର୍ୟଳ ଆଦ୍ଧ ଶସ୍ୟ ଓ ଅନ୍ୟ କେତେ ପ୍ରକାର ପଜ ପଞ୍ଚା ମଧ୍ୟ କରଥାନ୍ତ । ଧାନର୍ଷ ଶତକଡ଼ା କଣେ ଅଧେ କରନ୍ତ କ ନାହଁ ସହେହ । କନ୍ତୁ ଧାନ ପର 'କୋଶଲାଗ୍ର୍ଭ୍ଜ' ନାମକ ଏକ ପ୍ରକାର ଶସ୍ୟ ହ୍ରାସ୍ଥ ସମସ୍ତେ କରଥାନ୍ତ ।

କୁଞିଆ ଅଞ୍ଚଳ ଏପର୍ ଏକ ସ୍କ୍ୟ ଯେ**ଓଠି ଶି**ଷାର ଆଲେକ ଜାଲନା ଦୂ**ର୍ର** କଥି।, ଆଲେକ ଜାଲବା ବ୍ୟକ୍ତ ପକ୍ଷରେ ସେ ସ୍କ୍ୟକୁ ସ୍ରବେଶ କରବା ଦୁରୂହ ହୋଇଥାଏ । ସ୍ୱାଧୀନତା ସରଠାରୁ ଗ୍ରାମମଙ୍ଗଲ ବତ୍ସଗ ଦ୍ୱାସ୍ କୃଟିଆ ଅଞ୍ଚଳମାନଙ୍କୁରେ ଅଲ<sub>ି</sub> କେତୋଟି ଶିକ୍ଷା**ନ**ଷ୍ଠାନ ଖୋଲ୍ଯାଇତ୍ର । ଏହା କମ୍ ସୌକ୍ସଗ୍ୟର ବଷସ୍ତ ନୂହେଁ କଲୁ ଅନ୍ୟାନ ମାନଙ୍କର ଅକ୍ଷା ଦେଖିଲେ ନୈର୍ଶ୍ୟ ଆସେ । କୁଟିଆ ଗ୍ରୁଡ଼ ସଂଶ୍ରହ କର୍ବାକୁ ଯାଇଁ ଲେଖକ ଯେଉଁ ଦୂଃଖ କଷ୍ଣ ସହ୍ଛକ୍ତ ଓ ଯେଉଁ ସେଉଁ ସ୍ମସ୍ୟର ସଞ୍ଚିଶୀନ ହୋଇଛନ୍ତ ିଢାହା ଅନ୍ଭ୍ଙ୍କ ମାଡ଼େ ହୃଦସ୍ଢଙ୍କ କର୍ଷ ପାର୍ବତ । କୃଞ୍ଚିଆର ଶିକ୍ଷାପଥରେ ଅନେକ ଗୁଡ଼ଏ ପ୍ରତ୍ତଦନ୍ଧକ ରହିଛୁ । ପ୍ରଥମ ପ୍ରତ୍ତବନ୍ଧକ ହେଉଛୁ ଅପସ୍ତର୍ରକନତ ଭସ୍ତୁ । କୃଟିଆ ଅଞ୍ଚଳର ପାଣ, ଡମ ଓ ଅଣଆଭବାସୀ 'ପାତ୍ର'ମାନେ କ୍ଟିଆମାନଙ୍କ ମନରେ ଯେଉଁ ଭସ୍ଥ ସିଞ୍ଚାର କର୍ସ୍କଥାନ୍ତ, ସେ ଭସ୍ତରେ କୁଛିଆ କାର୍ଦ୍ଧିକ, କଃକ ସହରର ଶିଷିତ ବ୍ୟକ୍ତମାନେ ମଧ୍ୟ ଜଳ ଜଳର ସିଲ୍ଙ୍କୁ ପଡ଼ାଇବାରେ ସ୍କ ହେବେ କାହଁ । ସେ ଭସ୍ତି ହେଉଛୁ ସରକାର କୂଟିଆମାନଙ୍କୁ ପଠପଡ଼ାଇଁ ସୃଦ୍ଧକ ନେବେ ଓ ବଡ଼ ବଡ଼ ଶଙ୍କ (ପୋଲ୍) ନମାଣ ହେଉଥିବା ଥ୍ରାନ ମାନିଙ୍କରେ ପୂଳଁ (ବଲ) ଦେବେ । କୃଁଟିଆ ମାନକ୍ତୁ 🗟 କଂ ସଦୃଶ ଶୋଇ ବଞ୍ଚ ରହଥବା ବ୍ୟକ୍ତମାନେ, କୁ<del>ଛ</del>ିଆ ଶିକ୍ଷିତ ହେଲେ କାଳେ ସେମ୍ନଳଙ୍କର ଂସ୍କାର୍ଥରେ ଆ<mark>ଞ୍ଚ</mark>ି ଆସିବ ଏହୁ ଆଶଙ୍କାରେ କୁ<del>ଟି</del>ଆ ମାନଙ୍କ ମନରେ ଏ ପ୍ରକାର **ୟା**ଢ ସଞ୍ଚାର କର୍ଥାନ୍ତୁ । ତେଣ୍ଡ ବତର୍ ଶିଷକ ଷମତାବସ୍କନ୍ ହୋଇ ଭ୍ୱଷଣ ଉପରେ ଭ୍ୟଷଣ ଦେଇ ହୁଂସୁକରୂପର୍ପ୍ୟି ଓ ଅସ୍କାସ୍ଥ୍ୟକର **ଜଲଦା**ୟୁ ସ୍ଥାନ କୁଚିଆ ଅଞ୍ଚଲରେ ବୂଲ୍ ଶତ୍ତ ତେଷ୍ଣା କର କୌଣସି ଫିଲ ପାଇ ନଥାଏ । ଦ୍ୱିଷାସ୍ତ ପ୍ରତ୍ୟବନ୍ଦି ହେଉନ୍ଥି କୁ <del>ହି</del>ଆର 'ବାୟ୍ଲି-ମନ୍ତା' । ଆଖି ଆଗରୁ ପିଲମାନଙ୍କୁ ବାପା ମାଆ ମାନେ ରୁଡ଼ିବାକୁ ସେପର ଅନନ୍ଥା ସକାଶ କରନ୍ତୁ, ପିଲ୍ୟାନେ ମଧ୍ୟ ସାଙ୍ଗ, ସାଥ ନଁଶେଷ କର୍ ନଳର ସାନ

## ପର୍ଡ଼ା---ଆମ କୁଚିଆ ଗ୍ଇ

ଷ୍କ ଓ ଭହଣୀମାନଙ୍କୁ ଗ୍ରୁଞ୍ଚ ଦୂରରେ ରହବାକୁ ଆଦ୍ଦୌ ଆଗ୍ରହ ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତୁ ନାର୍ଦ୍ଧି । ଥରେ ଲେଙ୍କକ ଗୁରକଣ କୃଁଝିଆ ପିଲ୍ଙ୍କୁ ବହୃକଷ୍ଣରେ ମଙ୍ଗାଇ କହୃଦନ ପାଇଁ ଆଶି ଆଶ୍ରମରେ ରଖାଇଥିଲେ । କନ୍ତୁ ସିଲ୍ମାନେ ଆଶ୍ରମରେ ରହ୍ୱ ଦନ ମଧ୍ୟରେ ଅଠର ସଣ୍ଣା ନଜର ଘର, ବାସ ଓ ମା ମାନଙ୍କୁ ହେଁର୍ଭୁ କର ବନ୍ଦନର ଆମୋଘ ଅସ୍ପ ସ୍ରସ୍ଟୋଗକର ଦୂଇଗ୍ଦ୍ର ଦନ ମଧ୍ୟ**ରେ ହଠାର୍** ଅଲ୍ତହିତ ହୋଇଗଲେ । ତୃଞ୍**ସ୍** କଥା ହେର୍ଚ୍ଚ କୁଛିଆର<sub>ୁ</sub> 'ଦାର୍ଦ୍ୟୁ' । କନା ମୂଲରେ ଶିକ୍ଷା, ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ, ଖାଦ୍ୟପେସ୍କୁ ଓ ପୋଷାକପତ୍ରର ବ୍ୟବହା ଥବା ତା ପୂଟ୍ୟୋକ୍ତ ଅସପ୍ରଗ୍ଦ୍ **ଳନତ ବସ୍**ର ଏକ ସୁକ୍ତସୁକ୍ତ କାରଣ ହୋଇଥାଏ । ତେଣ୍ ଏଥ୍ପରୁ କାହାର ଦୃକ୍ଷି ପଡ଼େନାହିଁ । ତା ଛଡ଼ା ଗୋଟିଏ ପିଲ ଘରେ ରହ ଯାବଖସ୍ତ କାର୍ଫ କରି ତାର କାସ ମାଁ କୁ ସାହାସ୍ୟ କର୍ଥାଏ । ବାପ ମା ଖାଦ୍ୟ ସଂ**ରହ**ିକ୍ଷ ଗଲେ ଘରର ଗ୍ରେଃ ପିଲ୍ର ଦାସ୍କି ହ ନେର୍ବା ବା ଜଳର ଖାଦ୍ୟ ସଂଗ୍ରହ ତଥା କାଠ ଆହ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କାର୍ଫ୍ୟ ଗ୍ରେଟ ଗ୍ରେଟ ସିଲ୍ମାନେ କରୁ**ଏ**ବାରୁ ଗୋଛିଏ ଉନର ଶିକ୍ଷ୍ୟାର ମୂଲ ଗୋଛିଏ ଉନର ସଂଗୃଷତ ଫଳମୂଳ ଦି। କାର୍ଯ ସହ ଭୂଳମସ୍ ହୋଇ ପାରେ କାହଁଁ । ତା ଇଡ଼ା କୁ ହିଆ ଗୃହେଁ ଶିକ୍ଷାର ଅଶୃଫଳ ଅର୍ଥାତ ପୃଅ ସ୍କୁଲ୍କୁ ଗଲ୍ଡି ସେ ହଠାତ ବହୁ ପରି ଶିଙ୍କୁ । ସ୍କେକାର୍ କର୍ବା ବା ବାବୁ ହୋଇ ଯିବାର ବସ୍ଟ ଆଶାତ ନନ୍ଦେ ଭୃଡ଼ ରୂପେ ଧାରଣା କଗ୍ରଯାଇଥାଏ । କନ୍ତୁ ଏଗୁଡ଼କ ଏତେ ସହକରେ ହୋଇପାରକ ନାହଁ ବୋଲ କୁଞିଅ କୁଝେ ନାହଁଁ କ ହେବା ପାଇଁ ଧୈଫି ଧର ରହେ ନାହଁ । ଶିକ୍ଷା ସମ୍ବନ୍ଦରେ ଆଲେଚନା କଲେ ନାନାଦ ପ୍ରତବନ୍ଧକ ପ୍ର**ତ୍ତ** ଦୃଷ୍ଟି ସଡ଼େ । ସେ ସହୁର ଆଲେଚନା ଏଠାରେ କର୍ସ୍କମ୍ଯାଇ ସଂକ୍ଷେପରେ ଅଲ୍ଟ କେଭୋଁିିର ଆଲେ୍ଚନା କର୍ପ୍ୟାଇନ୍ତୁ ।

କୁ ଟିଆମାନେ ସାହସୀ, କଞ୍ଜ ସହଞ୍ଚି ଓ କର୍ମଠ । ଦନ ଗ୍ର ପଥର ସହ ଲଡ଼େଇ କର୍ ସେ ଫସଲ୍ ଉପୁାଦନ କର୍ପାରେ ତାକୁ କର୍ମଠ କୁହା ନସିବତ ଆଛ କୁହାସିବ କାହାକୁ ? କ ସ୍କୀ, କ ପୁରୁଷ ସମସ୍ତେ ପର୍ଶ୍ରମୀ । ପୁରୁଷମାନଙ୍କୁ କୃଷିରେ ସାହାସ୍ୟ ଖେଦ୍ୟ ଅନେବ୍ୟେଶ ଓ ଗୃହର ଯାବଗସ୍ଟ କର୍ମନାନ ସ୍କୀମନେ କଟନ୍ତ୍ର । କୌଷସି କୃଟିଆ ଶ୍ରାମକୁ ଗଲେ ସ୍ୱୀମାନଙ୍କୁ ବେକାର ତସିଥିବାର କେବେ ଦେଖାଯାଏ ନାହଁ । କୋଟିଏ ଶ୍ରାମରୁ ଅନ୍ୟ ଗୋଟିଏ ଶ୍ରାମକୁ ପିବା ଆସିବାର ବଶେଷ ପୁରୁଧା ନଥାଏ । ପଥ ମଧ୍ୟରେ ହଂସ୍ର କଲ୍ୟମାନଙ୍କ ଭସ୍ଟ ସଦା ସଙ୍ଦା ରହଥାଏ । ତଥାପି କୃଟିଆ ନଭ୍ୟରେ ଏକାଙ୍କା ଏହ ବପଦସୁଷ୍ଡି ପଥ ମଧ୍ୟରେ ବତରଶ କରଥାଏ । କାଛରେ ଯଦ ଶାଙ୍କି ଆ ବା ହାତରେ ଧନ୍ଶର ଥାଏ ତେବେ ଭସ୍ସର ସମ୍ଭ ଆଦ୍ଭି ଛଠେ ନାହଁ । ପର୍ବତର ଦନ୍ତ୍ର ପଥରେ କୁ ଟିଆମାନେ ଅକ୍ଲେଶରେ ଏଡ଼େ ବେଗରେ ଗ୍ରୁଲ୍ ପାରକ୍ତ ସେ କ୍କେଲେ କସ୍ଥି କ ହେବାକୁ ପଡେ ।

ସାହାଡ଼ ଉପରେ ବାସ କଲେ ମଧ୍ୟ କୁନିଆମାନେ ପାହାଡ଼ୀ ବଣ୍ଡା **ପର୍ ହୁଂସ୍ର ନୃହନ୍ତୁ ।** ବଣ୍ଡାମାନେ ସେସର ସାମାନ୍ୟ କଥାରେ ସ୍ଗାନ୍ୱତ ହୋଇ କୌଣସି ଲେକର ପ୍ରାଣନାଶ କରବାକୁ ପଶ୍ଚାତ୍ପଦ ହୃଅନ୍ତ ନାହି, କୁଚିଆମାନେ ସେସର ନୃହନ୍ତୁ । କୁଚିଅ ବଡ ନଙ୍କହ ଓ ଭସ୍ଙ୍କି ମଧ୍ୟ । ସୃଙ୍କରୁ କୁଚିଆମାନଙ୍କୁ ସାହସୀ କହୁ ଏଠାରେ ଭସ୍ଙାକ୍ତ କହବା ଦ୍ୱାସ୍ ପାଠକମାନଙ୍କ ମନରେ ହଣସ୍ ଆସିସାରେ: । ଏ ବଷସ୍ତର ସନ୍ଦେହ କରବାର କଚ୍ଚ ନାହଁଁ । କୁଚିଆମାନେ ସାହସୀ ସତ ।

Ģ

#### ଆର୍ଦ୍ଧବାର୍ସୀ

ସେ ସାହସୀ ବଣର ହିଂସ୍ର ପଶୁ ହନ୍ତ୍ର ଖରେ । ସଭ୍ୟ ସମାକର ଲେକ ବା ଅଶଆଦ୍ଧବାସୀ ଅପରଚଡ ଲେକ ନକର୍ଧରେ ସେ ଭୟାଳୁ ଅଟେ । ସେଉଁ କୁଟିଆ ବଣର ବାଦ୍ଦକୁ ଦେଖି ଭାର ପ୍ରାଣ ବନାଶ ପାଇଁ ସାହସ ସହକାରେ ଭାର ସମ୍ଭ ଖକୁ ଧାଇଁଆସେ, ସେହ କୁହିଆ ଜଣ୍ଣେ ଧୋବ ଲୁଗା ପିଛା ଅପରଚଡ ବଂକ୍ତକୁ ଦେଖି ନକର ଆହରୋପନ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଧାଇଁଯାଏ ନକଡ଼ ଅରଣ୍ୟ ମଧ୍ୟକୁ । ଏ ବଷସ୍ଟରେ ଭ୍ୱବଲେ ନନରେ ବସ୍ତ୍ରସ୍କୁ ଜାତ ନ ହୋଇ ବରଂ ଦୁଃଖ ଆସେ । ସଭ୍ୟସମାକ କଣ ବ୍ୟାଦ୍ରଠାରୁ ଭସ୍ତଙ୍କର ? କେବଳ ଏଢକ ନୃହେଁ, ନସ୍ତ୍ୱେ କୁହିଆ ମଧ୍ୟ ଭସ୍ତଙ୍କର ମିଥ୍ୟାବାସା ଅଟେ । ଏ ସହରୁ ସେଥେଷ୍ଣ କାରଣ ରହ୍ଛୁ । ସେ କଷସ୍ତରେ ପରେ ଆଲେ୍ଚନା କର୍ପ୍ରିବ ।

ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଆହତାସୀମାନଙ୍କ ସଷ କୃଞ୍ଚିଆ ଭାର ସବୁ କତ୍ର ବପଦ ପାଇଁ ଦେବତାଙ୍କୁ ଦାୟୁୀ କରେ । ଦେବତାର ତୃଦ୍ୱି ପାଇଁ ସେ ଅକାତରେ ପୋଡ, ଛେଲ, କୁଲୁଡ଼ା ଓ ପାର୍ ଆଦ ନସ୍ହ ସଣ୍ଠପର୍ଷୀ ମାନଙ୍କୁ ବଲ ଦେଇଥାଏ । ପ୍ରତ ଫସଲ୍ ଅମଲ ଶେଷରେ ନାନାଡ଼ ପଙ୍କ ପଙ୍କାଶି ଓ ବର୍ଷି ମଧ୍ୟରେ ନାନା ପ୍ରକାର ସାମାଳକ ପର୍ବମାନ ସେ ପାଳନ କରେ । ଏଥିପାଇଁ ଆବଶ୍ୟକ ହେଲେ ସେ କୁମୁହି, ପାଣ, ଡମ ବା ପାଣମାନଙ୍କଠାରୁ କରଜ କର୍ଥାଏ । ସେ ଯଦ ସୀମାନ୍ୟ ହଙ୍କାଏ ଦା ଦୁଇହଙ୍କା କରକ କରେ ଭେବେ ଫସଲ୍ ଅମଲ କର ପାଅଁଗୁଣ ବା ଛଅଗୁଣ ପର୍ମାରେେ ଫସଲ୍ ର୍ଣ ଅନ୍ପାତରେ ଦେଇ ମଧ୍ୟ ର୍ଣମୁକ୍ତ ହୋଇ ପାରେନା । ଫଲରେ ପୁରୁହାନ୍ ହମେ ତାକୁ ମହାଳନ ନକହରେ ର୍ଶୀ ହେବାକୁ ପଡ଼େ ଓ ସଙ୍କସାରୁ ହୋଇଥାଏ । କୃଞ୍ଚିଆମ୍ନଙ୍କୁ ଶୋଷଣକାସ୍ୟ-ମାନେ ଯେପର ଶୋଷଣ କରନ୍ତ ତାହା ଚନ୍ତାକଳେ ଏହ ନସହ ଜାଉପ୍ରତ ଅନ୍କ୍ମୀ ଜାତ ହେବା ସାଥେ ସାସେ ଶୋଷଣକାସଙ୍କ ପ୍ରତ ହଂସାତ୍ସବ ଜାତହୃଏ । ଫରେ ଅନଲ ସମୟୂରେ ପାଣସାହ ମାନଙ୍କରୁ ସମ୍ୟର୍ଭ ଯାଇ କୃଞ୍ଚିଆର କ୍ଷେତରେ ରୁକ୍ତ ହୋଇଥାନ୍ତ । କରେ ଆଦାୟୁ ଛଲରେ ସମନେ ଦସଲର ଅର୍ଦ୍ଧୀୟକ କୁଞ୍ଚିଆ ମାନଙ୍କଠାରୁ ନେଇଯାନ୍ତ୍ର । କରନ ଅଦ୍ୟରେ ରୁଞ୍ଚର ଏହାନେ ହତକାର୍ମୀ ବୋଲ୍ଇ ନାନା ଉପାୟରେ କୃତ୍ମିଆଲୁ ସଙ୍କସ୍ପାରୁ କରନ୍ତ୍ର । ଜନମଙ୍କଲ ଗ୍ଞ୍ଚରେ ଏହାର କେତେଡୁର ପ୍ରତକାର କରସାଇଛି ତାହା ରୁଝା ପଡ଼ନାହଁଁ ।

ଅତ୍ସଦ, ଅନା ହନ, ଶୋଷଣ, ଶିକ୍ଷା ଓ ସ୍ୱାସ୍ଥ୍ୟ କନ୍ତ ନାନାହ ଅସୁବଧାର ସଞ୍ଚ ଖୀନ ହୋଇ ମଧ୍ୟ କୁହିଆ ପର୍ବତ ଉପରୁ ଆସି ସମ୍ତଳ ଅଞ୍ଚଳରେ ଦାସ କରବାକୁ ନାର୍କ ହୃଏ । ସମ୍ବଳ ଅଞ୍ଚଳ ପ୍ରତ କୁହିଆର ଏପର ବର୍ଗ କାହଁ କ ? ଏଥ୍ପାଇଁ ଦାସ୍ହୀ କଏ ? କୌପୁମ୍ପଧାସ୍ପ କୁହିଆର ମନ କୌପୁମ୍ମମର୍ ଯୋଗୀର ମନପର ନର୍ମଳ । ସେଠାରେ ହଂସା, ଘୃଣା ବା କପଃତାର ଛାନ ଜାହଁଁ । କୁହିଆ ପ୍ରକୃତର ସନ୍ତାନ । ପ୍ରକୃତ ଉପରେ ନର୍ଭର କରୁଥ୍ୟତା ଥିଳେ ପଟତ ଉପରୁ ତଳକୁ ଆସି ସଭ୍ୟ ସମାଜ ସହତ ଦାସ କରବାକୁ ହେଲେ ତାକୁ ଯେ ସଭ୍ୟ ଦୋଲ୍ଉଥ୍ୟତା ଦ୍ୟକ୍ତଙ୍କେପର ଝୁଦ୍ ଶୀଘ୍ ପର ଉପରେ ନର୍ଭର କରବାକୁ ପଡ଼ବ, ଏହା ସେ ଉତ୍ତମ ରୁପେ ହୁଦ୍ଭପୁଙ୍କମ କରନ୍ତ ।

ସେ ଯାହା ହେତ୍ତ ନା କାହଁ କ, ଓଡ଼ଶାର ଆଦ୍ଧବାର୍ସୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଯେତେ ପ୍ରକାର ଜାତର ଆଦଦବାର୍ସୀ ଅଛନ୍ତ୍ର ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ 'କୃନ୍ତିଆ' ଯେ ଏକ ଶାନ୍ତ୍ରପ୍ରିୟୁ, ସର୍ଭ ଓ କଗ୍ଡନ୍ଦ୍ୱର ଜାତ ଏଥରେ ସନ୍ଦେହ ନାହଁ । 'କୁନ୍ତିଆ' ଆନ୍ତମାନଙ୍କଠାରୁ ଦୂରରେ ରହିଲେ

### **ତର୍ଡ଼ା**—ଆମ କୁ<del>ଟି</del>ଆ ଗ୍ଲ

ମଧ୍ୟ, ଆନ୍ତମାନଙ୍କର ଯେ ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରଭ ଯଥେଷ୍ଣ କର୍ତ୍ତିବ୍ୟ ରହିଛୁ, ଏହା ଭ୍ଲୁ ଯିବାର ନୂହେଁ । ଯେତେ ଦୂରରେ ରହଲେ ମଧ୍ୟ ସେ ଆମ ଧରଶୀମାଆର ସଲ୍ନାନ---ସେ ଆମର ଭ୍ଭଇ । 'କୃଁ ୫ିରୁ ତାର ଜନ୍ନ, 'କୃଁ\*ରେ ସେ ନେଇଛୁ ଆଶ୍ରସ୍ହ, କୂଁଃରେ ତାର ଲ୍ଲା ଖେଲା, କୂଁଃ ତାକୁ ଯୋଗାଢ଼ୁଛୁ ଆହାର, ସୁଣି ସେହ କୂଁଃ ମଧ୍ୟରେ ସେ ରଚେ ତାର ଅନ୍ତମ ଶଯ୍ୟା । ସେ ହେଉଛୁ ଆମ – 'କୃଁ ୫ିଆଭ୍ଇ" ।

alden in particip

113 084

12.3

a and the

1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 -1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 - 1997 -

> > , (Cr.

1. 3.3

e the defensive ad warm

· · · ·

in the last so part

1

. S. S. S. S.

# ଆଦବାର୍ସାମାନଙ୍କର ଭ୍ଷା ସମସ୍ୟା

କେଦ୍ଦାର୍ନାଥ ମହାପାସ

ଓଡ଼ଶାର ପାଙ୍କ୍ୟଳାଢମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଗଣ୍ଡ, ଭୂହ୍<mark>ୟି</mark> । ଓ ଶବର ପ୍ରଭୃତ ଅତ ପ୍ରାଚୀନ କାଳରୁ ଓଡ଼ଶାରେ ବସବାସ କରୁଛକ୍ତ । ଭୂୟାଁ ଗୋଷ୍ପୀର ଲେକମାନେ କାଳନନେ ସଭ୍ୟ, ଶିଛିତ ଓ ସୁଗଠିତ ହୋଇ ଗ୍ଳନୈତ୍ତକ ଅଧିକାର ବିସ୍ଥାର କରଥିଲେ । 'ସରମଭ୍ଞାରକ ମହାଗ୍ରକାଧିଗ୍ରକ ପର୍ଟେଣ୍ସର' ପ୍ରଭ୍ଇ ଚନ୍ଦବର୍ତ୍ତୀ ଝନ୍ତାସୂଚକ ପଦବୀଧାସ ହକଳର ଭୌନସମାଃମାନେ ପ୍ରାଚୀନ ଭୂସ୍ଟାଁବଶ ସମ୍ଭୂତ ହୋଇଥବାର ମନୈହିଏ । ସେହସର ଗଣ୍ଡମାନେ ବ୍ରାଦ୍ରୁଶୀ ଓ ମହାନଦା ଉପତ୍ୟକାରେ ଅଠରନ୍ତି ଗଣ୍ଡର୍ଙ୍କା ପ୍ରଭଷ୍ଠା କଶ୍ୟଲେ । ତେଣ୍ଡ କେତେକ ପ୍ରାତୀନ ତାମ୍ଶାସନରେ 'ଅଷ୍ଣାଦଶ ଗଣ୍ଡ୍ରମାଧିପତି' ବରୁଦ ଦେଖାଯାଏ । କଲଙ୍ଗ ଦେଶ ଶବରମାନଙ୍କ ଆଦି ବାସଭୂମି । ଓଡ଼ିଶାର ସ୍ରଭ୍ନ୍ କଗନ୍ନାଥ ଶବରମାନଙ୍କର ଦେବତା ବୋଲ୍ଟ ଖ୍ୟାତ ରହନ୍ତୁ । ସୃଷର ଦଇତାସତ ସେବକ<mark>ମାନେ ଶବରଙଶୀସ୍</mark>ତ ରୂପେ ପଷଚଚ୍ଚ । ଶବରମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ଯୁଦ୍ଧବଦ୍ୟାରେ ନପୁଣ ହୋଇ ଉତ୍କଳୀସ୍ତ ନରପିଢମାନଙ୍କୁ ସ୍ୱଦ୍ଧ ସମସ୍ତରେ ସାହାସ୍ୟ କରୁଥବାରୁ ପରକର୍ତ୍ତୀକାଳରେ ଖଣ୍ଡାସ୍ତ ରୂପେ ଗଣ୍ୟ ହୋଇଥଲେ । ଏମାନଙ୍କୁ ଏବେ ସୌସ୍କ ଖଣ୍ଡାସ୍ତ କହିନ୍ତୁ । କନ୍ଧମାନେ ଦାର୍କ୍ଷିଶାତ୍ୟରୁ ଓଡ଼ଶା ଆଡ଼କୁ ଅସିଥିଲେ । ସେନାନଙ୍କର ପ୍ରାଚୀନ ନାମ ସୁଲନ । ଶ୍ରାଷ୍ଣୀୟ ୪୪ ଓ ୫ମ ଶତାର୍ଘାରେ କନ୍ଧକଶୀୟ 'ପୁଲନ୍ଦସେନ' ନାମକ ଜଣେ ସ୍କା ସାଲଆ ବା ପ୍ରାଚୀନ<sup>ି</sup> ସାଲମାନସା କ୍ଳରେ କଞ୍ଚକ ନର୍ମାଣ କଶ୍ ଖୋଇୀ, ନସ୍ଟାଗଡ଼, ରଣପୁର ଓ ଗଞ୍ଜାମର ଉତ୍ତସଂଶରେ ନଳ କ୍ଷମତା କସ୍ତାର କର୍ଥଲେ । ତେଣୁ ପ୍ରାଚୀନ ତମ୍ବାପ୍ରାମାନଙ୍କରେ ଉନ୍ଲେଖ ଅନ୍ଥ 'ଖ୍ୟାତଃ କଲଙ୍ଗଜନତାସୁ ସୁଲନ୍ଦ ସେନଃ' । କନ୍ଧମାନେ ପାଞ୍ଚଣା ସୀମାରୁ ଦାଣପୁର ସୀମାପର୍ଯ୍ୟରୁ ବସ୍ତୁତ ଅଞ୍ଚଳରେ କଶ୍ୟଲେ | **ସେ**ମାନଙ୍କ ନାମାନ୍ୟାରେ ଅଞ୍ଚଲର୍ **ର୍**ପ*କ*ବେଶ ବସ୍ଥାର ଢ଼ୢୠ **ସ**ମ୍ଭଦଣ ଶଢାବ୍ଦୀର ିକବ 'କକ୍ଷାନ ଦେଶ' । ବନମାଲୀ ଦାସ ହେଲ୍ ନାନ ନଳ ଘର 'କ୍ରାନ' ଦେଶର<mark>ର ବ</mark>ୋଲ୍ ଉଚ୍ଛେଖ କରଛନ୍ତ । ଯଥା: – 'କନ୍ଧାନ ଗ୍ସରେ ଦେଶେ ଘର ମୋର' । ଏ୭୬୬ରେ କଲ୍କଚ୍ଚାରୁ ସମ୍ବର୍କସୁରକୁ ସାସ ବ୍ୟ**ବସାସ୍ସ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ** ଅସିଥିବା ଇତ୍ତରେସୀୟୁ କର୍ମଗ୍ୱଙ୍କ ମୋଚ୍ଚେ ସାହେବ ସୀୟୁ ଭ୍ୟାଣ ବୃତ୍ତାକ୍ରରେ କଳାହାଣ୍ଡି ଗ୍ଳ୍ୟର ନାମ 'କ୍ରନାନ' ବୋଲ୍ ଉ୍ଲେଖ କର୍ଛନ୍ତ । ଏବେ ମଧ୍ୟ କଳାହାଣ୍ଡି ସ୍କ୍ୟର କେଭେକାଂଶକୁ କ୍ରନାନ, କେତେକାଂଶକୁ ଗଣ୍ଡାନ ଓ ଆହ କେତେ ଅଞ୍ଚଲକୁ ମଝିଦେଶ ( ମଝି ବା କଛି ସର୍ଦ୍ଦାର ) ବୋଲ୍ କହନ୍ତି । ଓଡ଼ିଶାର ଗୋଞିଏ ସବଡ଼ିଭ୍ଜନର ନାମ ଥିଲ କନ୍ଧମାଳ । ସେହିପର ମୟୂର୍ଭଞ୍ଚ, କେନ୍ ଝର୍ ଓ ସିଂହଭୁନର ଭୂସ୍ଁ। ପ୍ରଧାନ ଅଞ୍ଚଲକୁ ଭୂସ୍ଁାପୀଡ଼ ବୋଲ୍ କହନ୍ତୁ । କୋହ୍କ ବା ହୋ

## ମହାପାଦ-ଅଦ୍ଧବାସୀମାନଙ୍କର ଭାଷା ସମସ୍ୟା

ଳାଢର ଲେକ କେବଳ ଓଡ଼ଆ**ଇଷା ମୟୂରଭଞ, ସିଂହଭୂମି, ଷଡ଼େଇକଳା ଓ**୍ ଖରସୁଆଁ ସୁ**ର୍**ଢ ଅଞ୍ଚଳରେ ଦେଖାଯାନ୍ତ । ତେଣ୍ଡ କୋଭ୍ଲିସୁଧାନ ମୂଲ୍କର ନାମ 'କୋଭ୍ଲାନ' । <mark>ହ</mark>ଭିସ୍କ ନାମକ ଏକ ଗୋଷ୍ଠୀର ତ୍ରଧାନ କାସ୍ଥାନର ନାମ ଥିଲି ଉଦ୍ଧର ବା ପରବର୍ତ୍ତୀ କାଳର ବସ୍ତର । ଇନ୍ଦ୍ରାବଙ୍ଖ ନଙ୍କର ଜ୍ୱସଦ୍ଧ୍ୟକା ଏହୁ ଢନ୍ତ୍ରସ୍ୱମାନଙ୍କର ପ୍ରଧାନ କାସ୍ଥାନ । ସରକା ଓ ଗାଦବା ପ୍ରଭୃତ୍ତ ମାଇକୃଣ୍ଡ କସା କୂଳେ କୂଳେ କାସ କରକ୍ତ । ସେମାନେ ଭଲ୍**ଷ୍**ବେ ଓଡ଼ିଆ କ୍ଷଷା କହିପାରିନ୍ତି । ସାହଣା ସ୍କଂରେ ଚୌହାନଙ୍ଶର ଆଧିସତ୍ୟ ପ୍ରଢ଼ିଷ୍ଠିତ ହେବା ପୂର୍ବରୁ ସେଠାରେ ଆଠନଣ ପାର୍ବତ୍ୟ କାଖସ୍ଥ ସର୍ଦ୍ଧାର କା ମାଲ୍କ ଶାସନ ସର୍ଗ୍ତ୍ଲନନା କରୁଥିଲେ । ଏବେ ମଧ୍ୟ କଳାହାନ୍ତି, ସାଃଣା, ସୋନସୁର ଓ ସମ୍ବଲ୍ପୁର ଅଞ୍ଚଳର ବହୃ କମିଦାର ଓଁ ରୌନ୍ତୁଆ ସାଚୀନ ଗଣ୍ଡ, କଛ, ଶଢ୍ସ, ଢ୍ଷ୍ସ, ବଝାଲ୍ ପ୍ରଭୃତଙ୍କ କଂଶ ସମ୍ଭତ । ଆଦ୍ଧବାସୀମାନେ ପ୍ରାଚୀନ କାଲରୁ କାଠ୍ଟ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କୁ ପୂଳାକର ଆସୁଛନ୍ତ । ସ୍ରାଚୀନ ଭିଞ୍ଚଙଶୀୟ ନର୍ପଢମାନେ ସୋନପୁର୍, ବୌଦି, ଦଶପଛା, ସ୍ମିହର, କ<mark>ହମାଳ, ଚ</mark>େଙ୍କା<mark>ନାଳ ପ୍ରଭୃଢ</mark> ଅଞ୍ଚଲ ଅଧିକାର କର୍ ଦେବତାଙ୍କୁ ସମ୍ଭେଣ୍ଣ ନାମ ଦେଇ ସସ ବଂଶର ଅଧ୍ୟାଧୀ ଦେବତା କାଠଖଣ୍ଡ ି ଗ୍ରହୁଣ କର୍କ ନେଇଥିବା ସେମାନଙ୍କର ତମ୍ବାପଟା ଗୁଡ଼କରୁ <mark>ଜ</mark>ଣସାଏ । ରୃପେ ନ୍ଥା:---'ୟୁନ୍ତେଶ୍ୱଙ୍କ ଲବ୍ଧକର ପ୍ର<mark>ହା</mark>ଦ' । ଭୁବନେଶ୍ୱର ଶିଶୃସାଲ ଦୁର୍ଗକୁ ମାଇଥିବା ପ୍ରାଚୀନ ସ୍କପଥର ଅଧିନା ଭଗ୍ନସେରୁ ନକ୍ଟରେ ପୂଳିତ ସ୍ରସିଦ୍ଧ ଭୃଆସୁଣୀ ଠାକୁରିଶୀ ଏକ ସ୍ରସ୍ତର ସ୍ତମ୍ଭ ମାତ୍ର । ସେହ୍ପର ବାଶସ୍ପର୍ର ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଭଗବିଷ ଠାକୃସ୍ଣୀ ଏକି ପ୍ରାଚୀନ ସ୍ତନ୍ତେଣ୍ଣ ଦେକ । ରଞ୍ଜାମକଛାସ୍ଥ ଆସ୍କାର ଖମ୍ଦେଶ୍ୱଙ୍କ ଠାକୁସ୍ଣାଙ୍କ ବଶେଷ ପ୍ରସିଦ୍ଧି ରହନ୍ତୁ । ଏହାର ଏକ ଅଂଶର ନାନ ଖମ୍ବେଶ୍ୱସସାଚଣା । ସୋନପୁର୍ର ଖମ୍ବେଶ୍ୱସ ମଧ ଏକ ପ୍ରସିଦ୍ଧ ଦେବତା । ମାଣିକ୍ୟେଣ୍ଣସଙ୍କ ଛଦ ଏକ କାଠଖମ୍ସ ମାତ୍ର । ମହାଷ୍ଣମୀ ଦନ ବହୃ ଲେକ ସମାଗମ ମଧ୍ୟରେ ଏହାର ସୂଜା କର୍ସଯାଏ । ଚ୍ଚେଙ୍କାନାଲ ସ୍କ୍ୟ <sup>ସୁ</sup>ସ୍ଟେ ଚ୍ରେଙ୍କା ଶବରର ସ୍କ୍ୟ ଥବା କମ୍ବଦନ୍ତୀରୁ ଜଣାଯାଏ । କେତେକ ପ୍ରାଚୀନ ଚାମ୍ରଶାସନରେ ତାଙ୍କ ନାମ ଧେକଃ ବୋଲ ଲେଖାଯାଇଚ୍ଛି । ସେହିପର କଳାହାଣ୍ଡି ସ୍ୱଙ୍କ ପୂଟେ କ୍ରିମାନଙ୍କ ଅଧିକାର୍ଭ୍କୁ ଥଲା । ପରେ ନାଗଙ୍ଶୀସ୍ତ ଗ୍ଳିମାନେ ଏହା ଅଧିକାର କରନେଲେ । କଲୁ ସତ୍ୟେକ ସ୍କାଙ୍କ ଅଭ୍ଷେକ ସମୟୂରେ ସ୍କା କଶେ କନ୍ଧମାଝିଙ୍କ କୋଲରେ ବସି ଅଭ୍ତିକ୍ତ ହେଁବାର ପ୍ରଥା ବହୃଦ୍ଦନ ପ**ର୍ଫନ୍ତ ପ୍ରଚଲତ ଥଲ** ।

ହପର୍ଲ୍ ଖିତ ଆଲେତନାରୁ ଖିଷ୍ଣ ଜଣାମାଏ ସେ ଭୂସ୍ଟା, 'ଗଣ୍ଡ, କନ୍ଧ, ଶବାର, କୋର୍ ସ୍ତ୍ରେ ଓଡ଼ଶାର ପାଙ୍ତ୍ୟ କାତମାନେ ଆଦୌ ଅସଭ୍ୟ ଦା ଅଣିହିତ ନ ଥକେ । ସେମାନେ ନାନା-ସ୍ଥାନରେ ହପନ୍ଟେଶ ଓ ସ୍କ୍ୟ ପ୍ରଷ୍ଣା କର ବହୃକାଲ ପର୍ଫ୍ୟିନ୍ତ ସ୍କଡ୍ସ ବସ୍ତାର କରଥିଲେ । ସେମାନଙ୍କ ଇଷ୍ଣ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ କାଛବର୍ଥ୍ଣନିବିଶେଷରେ ସମ୍ୟେ ପୂଳା ଆର୍ଧ୍ୟ । କରୁଥିଲେ । ସେମାନେ ତଥାକଥିତ ଆର୍ଫ୍ୟ କତମାନଙ୍କ ଏହତ ଅତ ସନ୍ଷ୍ଣ ସ୍ବରେ ମିଶିଯାଇଥିଲେ । ଓଡ଼ିଶାର ପ୍ରଧାନ ସ୍ୱା ଓଡ଼୍ର ଦା ଓଡ଼ିଆକୁ ସେମାନେ ବହୁ ସ୍ଥାନରେ ନକର ସ୍ୱାର୍ସ୍ତ୍ୟରେ ଭାହର ନେଇଥିଲେ । କସ୍ଟୁପୁର ଅଞ୍ଚଲର ଉତ୍ତ୍ସ, ଭୂମିସ୍ଟା, ସହର୍ସ, ପରକା, ଗାଦବା, ଡମ ପ୍ରଭ୍ଣ୍ଡ କାହର ଲ୍ଲେକ ଚଇଚ ସଙ୍କର ଯେଉଁ ଗାତ୍ତ୍ସରୁ ଦୋଲନ୍ତ ସେଗୁଡ଼ିକର ସ୍ୱା ଅତ ସର୍ଲ, କୋମଲ, ଲ୍ଲତ, ସାବଲ୍ଲଲ ଓ ରସାଲ । ଓଡ଼ିଆସାଠକଙ୍କ ଅବଗଡ ନମ୍ଭର, ଶ୍ରୀମଞ୍ଚ, ଘୋଷ ସ ସାଠୀଙ୍କ କୃତ ଗାତରୁ କେତେକ ସଂକ୍ର ନମ୍ପରେ ଉଦ୍ଧାର କର୍ସତଲ୍ । ଆ**ଦ୍ର**ବା**ସୀ** 

ଗୁଣନଣି ଦୋଲ୍ ଡାକଲ ତୋତେ ପୁରୁଷ ଆଚ୍ଛା କୁଝାମଣା କଲ୍, **କା**ଳୃତ **କା**ଲର୍ ଅମ୍ଲ୍ୟ ଡ଼ିକ ସାଣିରେ ଭସାଇ ଦେଲୁ । ଗ୍ରଞ୍ଚିଲ୍ ପାଡ଼ ଗନ୍ଦାର ଗଛରେ ଝ୍ସକର୍ ଘଡ଼ ଭଡ଼ । Х X Х କୋ'ବାଚେ ଶ୍ରକ୍କ କୋଂ ଧ୍ୱାଚ୍ଚେ ଡ୍ରାକଲ୍ କୋ' ବାଚ୍ଚେ ମେଲ୍ଣି ହେଲ୍ ମାସ୍ହା ମୁରୁଗୀକ କାଣ୍ଡ ବାନଲ୍

୍ଦି ି ମୋ ବ୍ୟୁ ପସ୍ ଲ୍ଗିଲ୍ । ଏବେ ମୁଁ ଶୃଣିଲ୍ ବ୍ୟୁର୍ଡ଼ଗଲ୍ ଶୋଷ ଭେକ । ରୁଡ଼ଗଲ୍ ଶୋଷ ଭେକ ।

ଯେଉଁ ପାଙ୍କତ୍ୟ କାଢମାନେ ଏସର ପ୍ରାଣଞ୍ଚର୍ଶୀ ଓଡ଼ିଆ ଭ୍ୱଷାରେ ନକ ଅଲ୍ତରର୍ ଭ୍ୱକ ଗୀଢାକାର୍ରେ ପ୍ରକାଶ କରୁଛନ୍ତ, ସେମାନଙ୍କୁ ଓଡ଼ିଆ ବ୍ୟଗର ଅଡ଼ କଣ କୁହାଯାଇପାରେ ?

ଆଉଦାସୀମାନେ ଏବେ ନୁହେଁ ବହୃପ୍ରାଚୀନ କାଲରୁ ଓଡ଼ିଆକୁ ଜଜରଙ୍କ୍ଷାରୂପେ ଗ୍ରହଣ କର୍ଥିବା ଓଡ଼ିଆ କ୍ଷାରେ ଲ୍ୱିତ ମଘ୍ୟାନଙ୍କରୁ ଜଣାଯାଏ । ଗୋଞିଏ ମଘ୍ସର କେଭେକ ସଦ ନମ୍ନରେ ଭିଆଗଲି ।

> ଶବର ଶବରଣୀ ଗଲେ ବନକୁ ଶବର ହୋଇଲ ସା ଶବରର୍ଶୀ ବୋଲେ ରହି ରକ୍ତ ତ ରହି ରହି ନ ରହି ବୋଲ କାହାର ଅଙ୍କା । ନ୍ନତେଇ ସଧାବର୍ଣୀ ପତର ଶହିରୁର୍ଣୀର କୋନ୍ଟି କୋନ୍ତି ଆଙ୍କା ।

ପ୍ରାଚୀନ କୌଦ୍ଧଗାନ ଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟରୁ ଅନେକ ଡମ୍ସ ଓ ଶବରମାନଙ୍କ ଭ୍ଭେଶ୍ୟରେ ଲଗିତ ହୋଇଥିବାର ୱଷ୍ଣ ଜଶାଯାଏ ସେ ସେମାନେ ଦଶମ ଶତାର୍ଦ୍ଦୀ ପୂଙ୍କରୁ ମଧ୍ୟ ଓଡ଼ିଆ କ୍ଷାତ୍କର୍ଷୀ ଥିଲେ ।

'ନଗର **ବା**ହରେ ଡୋମ୍ସି ଢୋହର କୁଡ଼ଆ', ଏଠାରେ ଡୋମ୍ସୀକୁ ଚା ନଳ ଘ୍ଷା ଓଡ଼ିଆରେ କୁହାଯାଇଛୁ ।

ଆଦ୍ଧବା ସୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ ନଳର ମହତ୍ତ୍ ଦ'ନଦ୍ୱାଗ୍ ଓଡ଼ିଆ ସାହୃତ୍ୟକୁ ସମ୍ଭୁଦ୍ଧ କର୍ଥ୍ୟଲେମ ବର୍ତ୍ତମାନ ଅଧିକାଂଶଙ୍କ ନାମ ଅଙ୍କାନତମସାଚ୍ଛନ୍ୟ, । ସେଉଁ କେତେଜଶଙ୍କ ନାମ ଜଣାଯାଇଚ୍ଛୁ ସ୍ୱେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କନ୍ଧଜାଗସ୍ତୁ ଯୋଗ ଦାସ ଓ ଶ୍ୱମ ଗ୍ୱେଇ ପ୍ରଧାନ । କନ୍ଧ ସୋଗ ଦାସ ସମୂଲପୁରର୍

#### ନହାପାଦ୍ଧ-ଅଭଦାସୀମାନଙ୍କର ଭାଷା ସମସ୍ୟା

ତ୍ରସିଦ୍ଧ ଦେବତା ନର୍ସିଂହ ନାଥଙ୍କ ସମ୍ବରରେ ଅଷ୍ଟାଦଶ ଶତାର୍ଦ୍ଧୀରେ ଏକ ପୁର୍ଷ ବା ମହାତ୍ସ୍ୟ ଗ୍ରନ୍ଥ ରଚନା କଶ୍ଥଲେ । ଏହାର ନାମ ନୃସିଂହ ମହାତ୍ସ୍ୟୀ । ଏହ ଗ୍ରନ୍ଥ ବେ ଡ଼ା ସମ୍ଭରର ଜନୈକ ସୁଙ୍କତନ ଗ୍ୱଜାଙ୍କଦ୍ୱାଗ୍ୱ ମୃଦ୍ଧ୍ର ଡ ଓ ପ୍ରକାଶିତ ହେଲେ ମଧା ମୂଳ ବ୍ରନ୍ଥ ଠାରୁ ଏଥରେ କେତେକ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଦେଖାଯାଏ । ଓଡ଼ିଶାର କର୍ବଜାଢର ଇଢହାସ ଜାଶିବାପାଇଁ ଏଥରୁ କେତେକ କଶ୍ୱାସ-ଯୋଗ୍ୟ ବବର୍ଣୀ ମିଲେ ।

କନ୍ଧକାଖସ୍ଥ ଅନ୍ଧ ସ୍ଥମ ସ୍ଥେଇ ଶତ ଶତ୍ୱାଦ୍ଦୀର ଓଡ଼ିଶାର ଜଣେ ଶ୍ରେଷ୍ଣ କନ୍ଧ, ଧର୍ନ-ତ୍ରଗ୍ର୍ର୍ର୍ର୍ର୍ ସମାଜସସ୍କାର୍କ । ତାଙ୍କ କୃତ ସ୍ପୃତ୍ତର୍ଭ୍ୟାମଶି, ବ୍ରଦ୍ଧକରୂପଣ, ଶ୍ରୁ ଭନସେଧ ଗୀତା, ଭ୍ରନମମନା (ପ୍ରଥମଶତ୍ରକ), ଭ୍ରନନମାଲା (ଦ୍ୱିଖସ୍ଟ ଶତ୍ତକ) ପ୍ରଭୃତ ପ୍ରାଚୀସର୍ମିତ ପ୍ରକାଶ କର ଓଡ଼ିଶାର ପରମକ୍ୟ ଶ ସାଧନ କର୍ଛନ୍ତୁ । ତାଙ୍କ କୃତ 'ନଙ୍ଦେସାଧନ' ନାମକ ଧର୍ମତର୍ଭ୍ ବ୍ରେଶ୍ମେମୂଳକ ବ୍ରନ୍ଥ ଏ ପର୍ଯ୍ୟ ଅପ୍ରକାଶିତ ରହ୍ବତ୍ରୁ । ସ୍ୱମ ସ୍କେଇଙ୍କ ଭଜନର କେତେକ ପଦ ନମ୍ଭରେ ଭ୍ୱଦ୍ଧାର କର୍ଗଲ ।

### ଆନନ୍ଦେ ନାମ ବ୍ରସ୍ଥେ ବଚର କର୍ମ କାମନାରେ ଭ୍**ମି ନ ମ**ର । ସୋଷା ।

ସେତେବେଳେ ବ୍ରହ୍ମ ଏକ ପାଦେ ଥିଲ୍ ନ ଥିଲ୍ ମାତ୍ର ଅଷର ହୋଇ ନଶବଦ ନ ଥିଲ୍ ଶବଦ ମହାଘୋର ଭ୍ୟଙ୍କର । ଏ । ନ ଥିଲ୍ ଏ ଜଲ ନ ଥିଲ୍ ପବନ ନ ଥିଲ୍ ସତ୍ସଚର ନ୍ୟୋତ ନସ୍କାର ଠୁଲ ଶୃନ୍ୟେ ଘର ନ ଥିଲ୍ ଶୃନ୍ୟ ସଞ୍ଚାର । ୬ । ନ ଥିଲ୍ ଏ କେ୍ୟାଡ ଯୁଗଲ ସସ୍ବ ରଙ୍ଗରେଝା ବରଙ୍କର ତରୁକ ଗରୁକ ଅରୁକ ସରୁକ ନ ଥିଲ୍ ପାର୍ସ ପ୍ରଡର । ୭ । ନ ଥିଲ୍ ଏ ପିଣ୍ଡ ନ ଥିଲ୍ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡ ବରନ ନ ଥିଲ୍ ସାର ସିଦ୍ଧିତ୍ୟ ଅଷର ଉଦ୍ଦତ୍ୟେ ଗୋତର କେ କଲ୍ ବେଦ ବଗ୍ର । ୪ । ନ ଥିଲ୍ ଏ ପ୍ରତ ଯୁଗ ଗୁର୍ ଗୋଚର କେ କଲ୍ ବେଦ ବଗ୍ର । ୪ । ନ ଥିଲ୍ ଏ ପ୍ରତ ଯୁଗ ଗୁର ସେଗ ନ ଥିଲ୍ କପ ମନ୍ତର ପ୍ରଭ୍ନ ଆସ୍ଥାନକୁ ଯର୍ଦ୍ଦର୍ବ ଧ୍ୟାନ ଶସ୍ଥେ ଯୋଜନ ଅନ୍ତର । ୫ । ବେଦ ବଦ୍ୟା ଆଦ୍ଧ ମର୍ଭ ମହରଥ୍ୟ କ କରବ ଏ ମାନର ବୋଲେ ସ୍ମ ଭେଇ ଗୁରୁ ପଦଧ୍ୟାୟୀ ଏକା ମୋ ଗୁରୁ ପସ୍ତର । ୬ ।

( ସ୍ରାଚୀ ଭ୍ରଚ୍ଚନମାଲା ଦ୍ୱିଖସ୍ତ ଶ୍ରଚ୍ଚକ *ଏ୭୭* )

ମହମାଧର୍ମ ପ୍ରସ୍ତରକ କବି ଶ୍ୱମ ଭ୍ରେଇ ନଜ ଜାଡିଭ୍ୱଇମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ମହମାଧର୍ମ ପ୍ରସ୍ତର ପାଇଁ କୁଇଭ୍ୱାଷା ପରବର୍ତ୍ତରେ ସରଳ ଓଡ଼ିଆ ଭ୍ରାଷା କ୍ୟବହାର କର୍ଥ୍ୟକାର ସ୍ପଷ୍ପ ପ୍ରମାଣିତ ହୃଏ ସେ, କନ୍ଧ ପାର୍ବତ୍ୟ ଜାଡ ତାଙ୍କ ସମୟୁକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣତଃ ଓଡ଼ିଆ ଭ୍ରଷାଭ୍ଷୀ **ହୋଇ** ସାରଥିଲେ ।

### ଆଉବାସୀ

କୌଣସି ସରକାସ୍କ ଅଇନ ବଲରେ ବାଧକର ସେମାନଙ୍କୁ ଓଡ଼ିଆର୍ବାଷା ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯାଉ ନ ଥିଲା । ଅନ୍ଧକବ ଶ୍ୱମର୍ବେଇଙ୍କ ଅନ୍ତରର ଗର୍ଶ୍ୱରତ୍ତମ ପ୍ରଦେଶରୁ ସତଃଞ୍ଚୂର୍ତ୍ତି ଉପରଲ୍ଞିତ ଗ୍ରଷା ଏହି ଶ୍ରାଲୁଡକ ନମ୍ପକାଶର ପର୍ଶାମ ମାତ୍ର ।

ଆଦଦାର୍ସୀମାନେ ଓ୬ଅ କ୍ଷାରେ ଲିଖିତ ପ୍ରାଚୀନ କୃତମାନଙ୍କୁ ଭାଲପନ୍ଧ ପୋଥରେ ଲେଖି ଧ୍ୱଗୃହରେ ଅନ୍ଧ ସହ ସହକାରେ ରଖି ଅବସର ସମୟୂରେ ପାଠ କରୁଥିଲେ । କବ ବନମ୍ପାଳୀ ଦାସଙ୍କ କୃତ ସ୍ସଭ ସଙ୍ପ୍ରାଚୀନ ପୋଥ କଳାହାନ୍ତି ଛଲପା ଗାଁର ଏକ କର୍ଷ ସଦାରଙ୍କ ପରୁ ମିଲିଥିଲା । ଜନଖଣ୍ଡରେ ବଭକ୍ତ ସମ୍ପ ବନମାଲୀ ସ୍ସକୁ କଳାହାନ୍ତି ସ୍ନ୍ୟ ମାନ୍ତଙ୍କ ଗ୍ରାମର କର୍ଷ ଗୌନ୍ଧିଆ ସାଇନ୍ତ ରଖିଥିଲେ । ଗଞ୍ଜାମ, କଳାହାନ୍ତି, ଜସ୍ତୁପୁର ଅଞ୍ଚଳର ପ୍ରାଚୀନ ଆଦତାହୀ ଗ୍ରାମମାନ ସ୍ତ୍ରାନ କଲେ ଏହିପର ଶହ ଶହ ଓଡ଼ିଆ ତାଲପତ୍ର ପୋଥ ମିଲପାରବ ।

ସୁଦୂର ଅଖରରୁ ଏସରକ ବୌଦ୍ଧ ସୃଗରୁ ଆଦ୍ଧବାସୀନାନେ ଓଡ଼ିଆଲୁ ନନର ଭ୍ୟାରୁସେ ଷହଣ କଶ ନେଇଛନ୍ତ । ଓଡ଼ିଆ ଭ୍ୟାରେ ନନର ସୁଝ, ଦୂଂଖ, ପ୍ରଣସ୍ଟ, ବଚ୍ଛେଦ, ଅନ୍ଗ୍ର, କଗ୍ରର ଭ୍ୱକ ପ୍ରକାଶ କଶ ପରମ ସକ୍ରୋଷଲ୍ଭ କରୁଛନ୍ତ । ତେଣୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଓଡ଼ିଶାର କର୍ବ ଆଦ୍ଧବାସୀ ଜନତାକୁ ଓଡ଼ିଆଭ୍ୱତା ବ୍ୟଗତ ଅନ୍ୟ ଜ୍ୟପଭାତା ଶିହା ଦେବାର ଆଇନ ଦ୍ୱାସ ବ୍ୟବସ୍ଥା କସ୍ଗଲେ କାଇ ନମ୍ବକାଶର ଧାସ୍ ଅକରୁଦ୍ଧ ଓ ବ୍ୟାହତ ହେବ । ବଭ୍ନ ଶ୍ରେଶୀର ଅଦ୍ଧବାସୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଅଯଥା ବଭେଦ ସୃଷ୍ଟି ହେବ । ଆଦ୍ଦବାସୀ ଗବେଷଣା ବର୍ଦ୍ତ ଓଡ଼ିଆଭ୍ୟାକୁ ସେମାନଙ୍କର ଦାନ ସମ୍ଭୁଦ୍ଧରେ ଧାସବାହକ ଗବେଷଣା ଚଳାଇଲେ କାଭର ସର୍ମ-କ୍ୟାଣ ସାଧିତ ହେବ ।

(\$

# କୋଯ୍ହା ସ**ମା**କରେ ଡ୍ୟାଡ଼େର ସ୍ଥାନ ।

### ନର୍ସିଂହ ମିଶ୍ର

କୋସ୍ତା ସମାନରେ ସତୁଠିୁ ଉଚ୍ଚ ଆସନରେ ରହ୍ଲ ସେଦ୍ଦା (ମାସ୍କ) ତା ହାତରେ ରହ୍ଲ ଶାସନ ଷମତା । ତାର ଆଦେଶକୁ ଏଡ଼ ଦେବାର ଷମତା କାହାର ନାହାଁ । ତା ଇଚ୍ଛାରେ ଜଣେ ହାମ ଶ୍ରୁଞ୍ ଗ୍ଲସିବାକୁ ହେବ ଓ ସେ ଗୃହଁ ଲେ ବାହାରୁ ଜଣେ ଆସି ଗାଁରେ ସ୍ଥାନ ପାଇବ । ତା କଥାରେ କଏ ଅମନ୍ୟ ହେଲ ତ, ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଆଦେଶ ହେବ, "ଯା, ଯା, ମୋ ଗାଁ ଶୁଡ଼ ଏହ୍କଷଣି ଗୁଲ୍ଯା । ତୋ ଭଲ ପ୍ରଳା ଥାଇ କୋହ ଲେଡ଼ାକୁ ।" ପେଦ୍ଦା ଭଲକୁ ରହ୍ଲ ଶିନ୍ନା ପେଦ୍ଦା (ସାନ ନାସ୍ଟକ) । ପେଦ୍ଦାର ଅନ୍ପସ୍ଥି ଭରେ ଛାମର ସମସ୍ତ ଭାସ୍ଥିତ୍ସ ରହନ ତା ହପରେ । ତା ଛଡା ସହ ଚାଁରେ ଆହ ଜଣକୁ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ସେ କାଉରେ କୋସ୍ ହୋଇଥିଲେ ତାକୁ କୁଡ଼ାଯାଏ କହ୍ଳାଲ । କାଉରେ ପାଣ ହୋଇଥିଲେ ତା ନାମ ହେଲ ତାଛାସ । ପେଦ୍ଦାର ଆଦେଶକୁ କାର୍ଫରେ ପର୍ଶତ କରବା ହେଲ କଢ଼ାଲ ବା ଭଛାସରେ କାମ । ସମାନରେ ଏହାର ସ୍ଥାନ ଅତ ତଲକୁ, ମାଦ୍ର ଲେକେ ତାକୁ ମଧ୍ୟ ଖାଣର କରନ୍ତ କାରଶ ପେଦ୍ଦା ଆରରେ କେତେତେକେଲେ କାଳେ କତ୍ର ସଚ୍ଚ ମିଛ କହୁ ହଇଗ୍ରଣ କରବ ।

ସେଦ୍ଦା ହାତରେ ସିନା ରହଲ୍ ଶାସନ କ୍ଷମତା, କନ୍ତୁ ସମାଜରେ ଶୃଙ୍ଖଳାକୁ କଗି ରହାତ୍ର ଆହକଣେ । ସେ ହେଲ୍ ସୁକାସ୍ସ । ସୁକାସ୍ସ ଦନ ବାର ଓ ଲଗ୍ନ ଠିକ୍ କରେ । ସେ ଯୋଗ ଦଧ ଅର୍ଥାତ ତାର ନର୍ଦ୍ଧାରତ ଦନ ଅନ୍ଥାରେ ବହନ ବୁଣାଯାଧ୍ୟ, ନୂଆ ଫସଲ୍ ଆଦାସ୍ଥ ହୁଧ୍ୟ, ନ୍ଆଶିଆ ସଙ୍କ ହୁଧ୍ୟ । ବଶେଷତଃ କେର୍ଷ ଯୋଗରେ ଦାହାରଲେ ଭଲ୍ ଶିକାର ମିଲବ୍ ତାହା ସେ କହୁପାରେ । ଧ ସମସ୍ତଙ୍କ ଛଡ଼ା କୋସ୍ସା ଆହ୍ କଣକୁ ବଶେଷ ସମ୍ପାନ ଓ ଭସ୍ହ କରେ । ସେ ହେଲ୍ ଔ୍ୟାଡ଼େ (ଗୁଣିଆ) । ସେଦ୍ଦା ଗ୍ରିଲେ ସିନା ବଧା କ ଗ୍ୟୁଡ଼ାଧ୍ୟ ମାରବ୍ ବା ଗଁ । ରୁ ଦାହାର କର୍ଦେବ, କନ୍ତୁ ଔ୍ୟାଡ଼େ ସ୍ରିଲେ କଥା ସର୍ଜ୍ୟ । ଗଛରେ ଙ୍କଳ ଫଲବ୍ ନାହଁ, ଜମିରେ ଫସଲ୍ ଭ୍ୟେଇବ୍ ନାହ୍ । ଶେଷକୁ ଦେବତାକୁ ମତାଇ ଙ୍କ ବ ସଦା କର୍ଦେବ ।

କୋସ୍। ବଶ୍ୱାସ କରେ ଦେବତାର ଆଶୀବାଦ ନେଇ ଔ୍ୟାଡ଼େ ଜନ୍ନ ହୃଏ । ଔ୍ଧାଡ଼େ ହେବାର ସୁସୋଗ ସମସ୍ତଙ୍କ ଭ୍ୱଗ୍ୟରେ ଯୁଚ୍ଚେ ନାହଁଁ । ଯେଉଁ କ୍ରୁଆର ମୁଣ୍ଡରେ ଜିଃ ହୃୁଏ, ସେ

#### ଅର୍ଦ୍ଧବାର୍ସୀ

କେବଲ ଔ୍ୟାଡ଼େ ହେବାପାଇଁ ଉପସ୍ୱକ୍ତ । ସୁଭସଂ ତା ମୁଣ୍ଡରୁ ଜଃ। କଃ। କରା କ ଯାଇ ତାକୁ ଜଣେ ସ୍ରଙ୍କାଣ ଔ୍ୟାଡ଼େର ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ରଖାଯାଏ ଓ ଔ୍ୟାଡ଼ି ତାକୁ ପୁକାବଧି ଶିକ୍ଷାଦଏ । ସମସ୍ତ ସୁକାବଧି ଓ ମନ୍ଦ୍ର ଶିକ୍ଷା କଲ୍ସରେ ସେ ଔ୍ୟାଡ଼େରୁପେ ସମାଜରେ ସମ୍ପାନ ପାଏ ।

କାହାକୁ କୃର ବଥା ହେଲେ ବ କୋସ୍ଟା ବୈଶ୍ୱାସ କରେ ମେ କେଉଁ ଅପଦେବଭାର ଦୃଷ୍ଣି ପଡ଼୍ବତ୍ଥ । କାହାଘରେ ଛୁଆ କନ୍ନ ହୋଇ ପାରୁନ; କାହାର ପେଞ୍ଚ ମାରୁଚ୍ଛ, କାହାର ମୁଣ୍ଡ ଧଣ୍ଟତ୍ର, ତା ସାଥ୍ ସାଥ୍ ଔ୍ୟାଡ଼େ ଘରକୁ ଖବର ଯିବ । ଔ୍ୟାଡ଼େ ଆସିଲେ ଭୂମିରେ ବସିବ ନାହଁ । ତା ବସିବା ପାଇଁ ଉଚ୍ଚ ଆସନ ଉଆଯିବ । ସେ ସମ୍ଭଙ୍କ ହାଣ୍ଡିରେ ଖାଇବ ନାହଁ । ତା ପାଇଁ ସ୍ୱେଷାଇର ବ୍ୟବସ୍ଥା ହେବ । ସ୍ବେରୀ ନକଞ୍ଚରେ ବସି ଔ୍ୟାଡ଼େ କଞ୍ଚ ଫିଞ୍ଚାଇବ । ସୃଡ୍ଲ, ଅଣ୍ଡା, ଦୂଧ ଇତ୍ୟାହ ରଖି ମୟ ପଡ଼ିବ ଓ ଉଚ୍ଚ ପାଞ୍ଚରେ ସସ୍ଟରବ, 'ଗୁ କେଉଁଠିକାର ଭୂତ' କେଉଁ ଦେଶର କେଉଁ ମାଞ୍ଚର, ମୋ ହାତରେ ତୋତେ ନୂଆଇଁ ଦେବ, ନରେଇ ଦେବ, ମୋ କଥା ନ ଶ୍ୱଶି ତୁ କଆଡ଼େ ଯିବୁ ? ମୁଁ ଭଙ୍ଗିଥିଲେ ମିଶାଇ ଦେବ, ଙ୍କ ଉଠିଥିଲେ ଶ୍ୱାଇ ଦେବ, ବସିବା ଦେବତାକୁ ହଠାଇ ଦେବ, ଧାଉଁ ଅବା ଦେବତାକୁ ଅଞ୍ଚଦାଇ ଦେବ, ଗୁ ଅବା କେତେକର ? ଯା ଯା ଯା ଶୀସ୍ର ପ୍ରୁଡ଼ ସ୍ଟଲ୍ଯା । ଯେତେବେଳେ ଆଣା କର୍ ଆସିଛୁ, ତୋତେ କୁକୁଡ଼ାଞ୍ଚାଣ ଦେବ, ଅଣ୍ଡାଞ୍ଚାଣ ଦେବ, ଲଂଦା ମଭଣ ଦେବ, ଗୁ ଯା, ସ୍ଣ୍ଲଯା । କୋସ୍ଟା ବଣ୍ଣାସ କରେ ଔ୍ୟାଡ଼ର ଭସ୍ଣରେ ଭୁତ ପ୍ରୁଡ ସ୍ଟଲ୍ଯାଣ ।

ସେତ ଗଲ୍, ଭୂତ ଦେବତା । କାହାର ଗୋଡ଼ ୬ୁଲଲେ, କାହାର ମୁକ୍ତି ଧଶଲେ ବା କାହାର ଗ୍ରୁତ ଦରକ ହେଲେ କୋସ୍ଟା ଭ୍ୱବେ କଧ୍ୟ ଦାଶ ମାରୁହୁ (ସାଂଗଣ କରହୁ) । ତା ଫେର ଆଣ୍ଟର୍ଣ ଧରଣର । କାହା ସେଃରେ ହାଡ଼, କାହା ମୁକ୍ତରେ ସୋକ, କାହା ଆଝିରେ ଧାନ । ଖ୍ୟାଡ଼େ ବେଦନା ହାନରେ ସ୍ଟଲାଧ୍ୟ କାମ୍ଭଡ଼ ଚାଣି ଅଣିବ ହାଡ଼, ଦାଳ, ଧନ ପୋକ ଇତ୍ୟାଦ ।

ଯଦ୍ଧ ବସନ୍ତ ସେଗ ହୋଇଥାଏ, ଔାଡ଼େ ଅନ୍ୟ ରକ୍ୟ ସୂକା କରେ । ସେଗୀ ନକଃରେ କସି ମୟୂର ସୃଚ୍ଚ ଧର କଞ୍ଚ ଦଏ ଓ ଠାକୁସ୍ଶୀଙ୍କୁ କାତର ଭ୍ରଦେ ଗୁହାର କରେ ।

> କୋକୋ କୋକ୍ରେ କ୍ରୋକ୍ରେ । କୃହାର । ସ୍ୱାସ୍ଟୋ ସ୍ଥାସ୍ଟୋ ସ୍ଟାସ୍ଟୋ । କୃହାର । ସ୍ଟାସ୍ଟୋ ଦାଂଭା ବାଡ଼ନ୍, ସ୍ଟାସ୍ଟୋ ମାଡଦାଲ୍ ରଙ୍କେ, ସ୍ଟାସ୍ଟୋ ବଂରାଲ ପାଞ୍ଜା, ସ୍ଟାସ୍ଟୋ ଲୁଆ କୃଣ୍ଡି ନ, ସ୍ଟାସ୍ଟୋ କଂଦା ଗାଡ଼ବୋ, ସ୍ଟାସ୍ଟୋ ଲୁମା କାଞ୍ଜିନ୍ ସ୍ଟାସ୍ଟୋ ମାନସ କୁଣ୍ଡିଂ, ସ୍ଟାସ୍ଟୋ ସିଦ୍ଧ ରୋ**ଡ଼**ନ୍ ସ୍ଟାସ୍ଟୋ ସ୍ଟାସ୍ଟୋ ସ୍ଟାସ୍ଟୋ କୃହାର ।

"କୃହାର, କୃହାର, କୃହାର ମାଁ ତୋତେ କୃହାର । ମା ଦକ୍ତ ବେଢ଼ାର ଠାକୁର୍ଶା, ମା ବଂପାଲ ପାଞ୍ଚନା ଠାକୁର୍ଶା, ମା ମାଡଦାଲ ୍ଠାକୁରଶୀ, ମା ମାନମକୁଣ୍ଡା ଠାକୁର୍ଶୀ, ରୁମମାନଙ୍କୁ କୃହାର । ରୂମେ ମୋ ରେଗୀର କଛୁ ଛଡ କରନା । ରୂମେ ହାହା ର୍ଷ୍ଦି**ଦ** ଦେବ, ରୂମେ ମୋ ମୁଣ୍ଡ (ରେଗୀର ମୁଣ୍ଡ) ସମ୍ଭାଲ ।"

#### ମିଶ୍ର– କୋସ୍ଟା ସମାଜରେ ଖ୍ୟାଡେର ସ୍ଥାନ

ସ୍ୱେଗୀ <mark>ଯେତେ</mark>ବେଳେ ସ୍ୱେସ୍ମକ୍ତ ହୁଏ, ଔ୍ୟାଡେ ଭାକୁ ପାଣିରେ ଗାଧେଇ ଦେବାକୁ ଆସେ । ସୁଙ୍କର ପ୍ରଭିଶ୍ରୁ ଭ ଅନସାରେ ସମ୍ୟ ଦେବତାଙ୍କ ନାମରେ ସୁକା ଦଧ୍ୟ ।

ସ୍ତାସ୍ଟୁ ସ୍ରତ୍ୟେକ ଔ୍ୟାଡେର ଘର ନକିଶରେ ଗୋଞିଧ ଗୋଞିଧ ମେଲ୍କା ଥାଏ । ଆଖ ପାଖ ଗାରୁ ସେରୀ ଆସି ସେଠାରେ ରହନ୍ତୁ । ଔ୍ୟାଡ଼େ ନଢ ସକାଲେ ଓ ସନ୍ଧ୍ୟାରେ ମକ୍କ ପଢ଼ି ସେମାନଙ୍କୁ ଝାଡ଼ ଝୁଡ଼ କରେ । ଯାହା କ୍ସଗ୍ୟରେ ଥାଏ, ସେ ଭଲ ହୃଏ । ଏମର କ୍ମାସ୍ମାସ ଧର୍କ ଜଣେ କଣେ ସେରୀ ଔ୍ୟାଡ଼େ ନକିଶରେ ପଡ଼ରହନ୍ତୁ । ବଶେଷତଃ ନଳ ଗାଁ ଔ୍ୟଡେଲୁ ଜ ଡାକ ଅନେକ ଅନ୍ୟ ଗାରୁ ଔ୍ୟାଡ଼େ ଭୁାକ ଆଶିଥାନ୍ତ୍ର ବା ସେରୀକୁ ଅନ୍ୟ ଗାକୁ ନଅନ୍ତୁ । ବୋଧ ହୃଏ ସେମ୍ଭାନେ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତୁ ଯେ ଗାଁ କଳ କଳିଆ ବା ମନୋମାଲନ୍ୟକୁ ନେଇ ଗାଁର ଔ୍ୟାଡେ ବାଣ ମାର୍କ୍ସ ।

, କୋୟା ସମାନରେ ଔାଡ଼େର କାର୍ଫି (ସେବା) ଅପରହାର୍ଫି । ସେମାନଙ୍କର ଗ୍ରାମ୍ୟ ଗୀତରେ ଔାଡେର ମହିମା ବଶେଷତ୍କଦେ ବର୍ଷ୍ଣିତ । ସାଧାରଣ କଥାରେ ଔାଡେ ନକଃକୁ ସ୍ପୀ ପୁରୁଷ ମିଶିକର ଯିବାଞ୍ଚା ଏକ ପ୍ରକାର ସହକନ ମନେ କରନ୍ତ୍ର, ବୋଲ୍ କହିଲେ ତଲେ ।

ଆସଦ ବସଦରୁ ରକ୍ଷା କରେ ବୋଲ ଔ୍ୟାଡେଲୁ କୋସ୍ଟା ବଶେଷ ସମ୍ପାନ ଦେଖାଏ ଏ ଭକ୍ତ କରେ । କନ୍ତୁ ଅନ୍ଦେକ ସମସ୍ତର ଘୃଣା ବ କରେ । ସଦ ଔ୍ୟାଡେ ହୋଇ କେହୁ ନ ଥାନ୍ତେ, ଆମକୁ କଏ ବାଣ ମାରନ୍ତା ନାହିଁ ବା ଭୂତ ସେବଲ୍ତା ନାହି ।

13 1 1 1 1 C

# 'ମୁଁ କଣେ ଆଦ୍ଧବାସୀ'

#### ନବକଶୋର ଦାସ

ଆଦକକ ଶାରଳା ଦାସଙ୍କ ଶ୍ରାଦ୍ଧ ଦବସରେ ତାଙ୍କର ରଚନା, ଘ୍ରା, ଘ୍ବ ଓ ସାହୃତ୍ୟର ଆଲେଚନା ହେବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ପଣ୍ଡି ତ ଅଥାତ ଉଚ୍ଚଶିଷିତ କ୍ସରଖସ୍ତ ତାଙ୍କର ଜାଉଗତ ପ୍ରଶ୍ନ କଟ୍ଟସୂବସ୍ଥ ଗୁଡ଼କ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଥମ ସ୍ଥାନ ମାଇଥିଲା ଶାରଳା ଦାସ କେଉଁ ଜାଉଆଶ ଗୋଷ୍ଠୀର । ଏହ ସମ୍ବାଦ ସଡ଼ି ବହୃତ ଶିକ୍ଷିତ ଭ୍ରତ୍ତଙ୍କୁ ମଧ ବଡ଼ ସ୍ରିଲେ । କରୁ ଏଥରେ ସ୍ରିବାର କଛୁ ନାହଁ । କାରଣ ଗ୍ରସ୍ପସ୍ମାନଙ୍କ ମନ ବର୍ତ୍ତମାନ ସୁଦ୍ଧା ଜାତିଆଶ ଗୋଞ୍ଚୀର ଗଣ୍ଡି ମଧରେ କୁଡ଼ ରର୍ଯ୍ତୁ । ଏହ୍ ଜାଇଗତ ପ୍ରେମ କପାଇଁ ଆନ୍ମାନଙ୍କର ପ୍ରଚଲତ ସାଂସ୍କୃତକମାନଙ୍କୁ ଅଉନମ କର୍ ମନ୍ଷ୍ୟ ମନରେ କାର୍ମ୍ଭ କରୁଅଚ୍ଚ, ତାହା ଅର୍ଥମାର ଦଗରୁ ଗବେଷଣା ପାଁଇଁ ଏକ ଅଁଢ ଉପାଦେୟ କଷସ୍ତି । ଡାକ୍ତ<mark>ରମାନେ</mark> ଡାକ୍ତର**କ୍ୱବରେ ଏକ ସଂ**ପ୍ରଦାୟୂଭ୍ୱକ୍ତ ହୋଇପାରୁ ନାହାନ୍ତ । ଓକଲ୍ମାନେ ଓକଲ୍ କ୍ସକରେ ଅଫିସରେ ଏକ ସମ୍ପ୍ରଦାୟୁଭୁକ୍ତ ହେଲେ ମଧ୍ଯ ସାମାଳକ କ୍ଷେତ୍ରରେ ପୃଶି ଜାଛିଆଶ ମଣ୍ଡିରେ ସଡଯାଉ୍ଟକ୍ଷ୍ମ । ଏହି ସମସ୍ୟାଁ ଏତି କ୍ୟାସକ ଓ ବଶାକ ହୋଇଗଲ୍ଶି ଯେ, କ୍ରର୍ଭରେ ସୁରୁଣା ଜାତିଆଣ ଭିବ ଗ୍ଞ୍ୟୁଗଡରେ ମଧ ପ୍ରକାଶ ପାଇଗଲୁଣି ବୋଲ ବଡ଼ କଡ଼ ଶାସକ, ନେତାମାନ ସାଞିରୁଣ୍ଡ କରୁଅଛନ୍ତି । ଏକ ଲେକଶାସିତ ସଞ୍ଜରେ କ୍ୟ<mark>ବସା</mark>ୟୂରେ ସ୍ୱଧୀନତା ପ୍ରତ୍ୟେକ ନାଗର୍କର ରହୁଦ୍ୱା ଉଚ୍ଚତି । ଦାପ, ମା, ଯେଉଁ ଦ୍ୟଦସାସ୍ତ କରୁଥିଲେ ପୃଅ ଝିଅ ଯେ ସେହ ଦ୍ୟବସାସ୍ତ ଅବଲମ୍ପନ କର୍ବାକୁ ବାଧ, ଏହା ସମ୍ଭବପର ହୋଇ ନ ପାରେ । ତେଣ୍ଡ ବନ୍ଦୃ ଲେକ ଆମ ଆଖି ଆଗରେ କୁଲ ବ୍ୟବସାସ୍ଟି ଗୁଡ଼ ଅନ୍ୟ ବ୍ୟବସାସ୍ଟ ଉହଣ କରୁଅଛନ୍ତ । ତେଶ୍ର ସୁରୁଣା କାରଅଣ ଗୋଷ୍ଠୀ ବହୁ ସର୍ମାଣରେ କାର୍ଯ କ୍ଷେଦ୍ଧରେ ଭ୍ରଙ୍ଗି ଯାଇଥିଲେ ମଧ୍ର ଭ୍ରରଙ୍ପସୂମାନେ ଏସର ଝ୍ରାଣ୍ଡ ହୋଇଯାଇଛନ୍ତ୍ର ସେ, ସେମାନଙ୍କ ମନରେ ଏକ ଅବାସ୍ତବ ଆଦର୍ଶ ସଙ୍କଦା ସ୍ଥାନ ଅଧିକାର କର ବସିଅନ୍ତୁ । ଆମ ମନ ମଧାରେ ସାମାଳକ ସାମ୍ୟ ପୂର୍ସ୍ପୂର୍ ଆକରାଏଁ ଆସିନାହି ବୋଲ୍ ଏଥରୁ ଦେଶ ଅକୁମିତ ହୃଏ ।

ସେହ୍ସପର ଆଉ ଗୋଞିଏ ଦୁହା ଅମ ଭ୍ରରଖୟ ସମାଜରେ ପ୍ରକାଶ ପାଇଚ୍ଛୁ । ଭାହାର ନାମ ଦ୍ୱଅଯାଇଚ୍ଛ 'ଆଦ୍ଧବାସୀ' । ବି ଞିଶ ଶାସନ ଅମଲରେ ଏହ ଦୁହାର ଆରନ୍ତ୍ର । କେତେକ ଅନ୍ନୃତ ସମ୍ପ୍ରଦାୟୁ ଗୋଷ୍ପୀ ନଜକୁ ଆଦ୍ଧବାସୀ ବୋଲ୍ କହ୍ ସଙ୍ଗଠିତ ହେଲେ । କନ୍ତ ପ୍ରକୃତରେ କଣ୍

## ଦାସ-'ମୁଁ ଜଣେ ଆଦଦାସୀ'

NO.

ଅଦ୍ୱବାସୀ, ଢାହା ଆଳଯାଏଁ ସ୍ରତରେ ବଗ୍ତ ହୋଇନାହିଁ । କୃଆଙ୍ଗ, କର, କୋହ୍ୟ, ପର୍ଜ ସ୍ତୃଢ ସମ୍ପ୍ରଦ୍ୟୁର୍ ଲେକେ କାହ୍କିକ ଅଦ୍ଧବାସୀ ଓ ବ୍ରାହ୍ମଣ, କରଣ, ଖଶ୍ରାସ୍ତ, ତର୍ରୀ, ଗହଡ଼ ସ୍ତୃଢ କାଡଅଣ ଗୋଷ୍ପୀର ଲେକେ କାହ୍କିକ ଅଦ୍ଧବାସୀ ନୃହନ୍ତ ଭାହା ମୋଡେ କେହ ବୃଝାଇ ଦେବେ କ ? ବ୍ରାହ୍ମଣ, କରଣ, ଖଣ୍ଡାସ୍ତ ଅଦ୍ଧ କାଡର ଲେକମାନେ ମଧ୍ୟ ଅନ୍ନୁର ଅବସ୍ଥାରେ ରହ୍ପାରନ୍ତ ଓ ସ୍ଥଲେ ସଳେ ମଧ୍ୟ ଅଛନ୍ତ । ଅର୍ଥ କ ଦଗରୁ ଏମାନେ ଯେ ସଙ୍ଦା ଅନ୍ନୁର ଅବସ୍ଥାରେ ଅଛନ୍ତ ଓ ଅନ୍ୟମାନେ ଯଥା ବ୍ରାହ୍ମଣ, କରଣ ପ୍ରତ୍ତ ନାହାନ୍ତ, ଏହା ସ୍ବବା ଅନ୍ନୁର ଅବସ୍ଥାରେ ଅଛନ୍ତ ଓ ଅନ୍ୟମାନେ ଯଥା ବ୍ରାହ୍ମଣ, କରଣ ପ୍ରତ୍ତ ନାହାନ୍ତ, ଏହା ସ୍ବବା ଉଚ୍ଚତ ନୃହେଁ । ଅଣିଛିତ ଅବସ୍ଥାରେ ବ୍ରାହ୍ମଣ, କରଣମାନେ ମଧ୍ୟ ରହପାରନ୍ତ । ତେବେ ଏଭଲ ପାର୍ଥକ୍ୟର ମୂଲରେ କ ପ୍ରକାର ବେ ଜ୍ଞନକ ଭ୍ଷି ଅନ୍ଥ କହ ପାରବ କ ? ସ୍ରତରେ ପ୍ରଥମରୁ ବାସ କର୍ଥ୍ବା ଲେକମାନଙ୍କୁ ସ୍ରତର ଅଦ୍ୟବାସୀ ଆଖ୍ୟା ଯହ ଦଅଯାସ କେବେ ଏମାନେ ଯେ ପ୍ରଥମରୁ ବାସକରୁ-ଥିଲେ ଏହାର କନ୍ତ ପ୍ରମଣ ଅନ୍ତ କ ? ଏପର ଥିଳେ ଓଡ଼ିଶାରେ କନ୍ଧ, କୃଆଙ୍ଗ ପ୍ରତ୍ତ କଅଁ ଅଦ୍ୟରୀ ଗୋଷ୍ପୀ ଅନ୍ତର୍କୁ କୃ ହେବେ ଭାହାର ଯଥାର୍ଥକା କଣ ? ରକ୍ତରୋଷ୍ପୀ ଦେରରୁ ବସ୍ତୁ କର୍ଗଲେ ମଧ୍ୟ କୌଣସି ବେ ଜ୍ଞନକ କରଣ, ଖଣ୍ଡାସ୍ତ ଓ କୃଆଙ୍ଗ ସ୍ତ୍ତ୍ତଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ରକ୍ତଗତ ପାର୍ଥକ୍ୟ ଦେଖାଇ ପାର୍ବବେ ବୋଲ୍ ମେର ବଣ୍ଣସ ହେର୍ବାହଁ ।

ଦେଶର ଆ୍ଗ୍ଟ, ଉଗରୁ ବଗ୍ଦ କଲେ ମଧ ଏସ୍ତକାର ପ୍ରଶ୍ମର ସଞ୍ଚ୍ ଜୀନ ହେବାକୁ ହୃଏ । କାରଣ କେତେକଙ୍କ ନତରେ ଜଗନ୍ନାଥ ଆଉବାର୍ଥୀଙ୍କ ଦେବତା । ଶିବସୂଳା ଅଉବାର୍ସାଙ୍କର; ତେଣ୍ ଶିବ ମଇରରେ ଅଉବାର୍ସୀଙ୍କ ପୂଜକ ମଧ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଏ ସପର୍କରେ ଏକ କୌରୁକଅ କଥା ଉଚ୍ଛେଖ କର୍ସାଇପାରେ । ବାହାଘର ପୂଙ୍କରୁ ଦଅଁ ମଙ୍ଗୁ ଲାଯାଏ । ପୂଜାପାଏ ଗାଁ ମୁଣ୍ଡରେ ସ୍ଥାପନ କର୍ସାଇଥିବା କେତେଗୁଡଏ ପଥର । ନାମ ଦାଆଯାଏ ଗାମଦେଙ୍କ ଓ ପୂଜା କରେ ଉଣ୍ଡାରୁଶୀ । ଏ ଦୃଷ୍ଣିରୁ ଦେଖିଲେ ଓଡ଼ଶାର ଅଣ୍ଆଦବାର୍ସୀ ଓ ଆଦବାର୍ସୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥକ୍ୟ କଣ ? ପୁଣି ଜଗନ୍ନାଥ, ଶିବଙ୍କୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ମଧ ହନ୍ଦୁ ମାନେ ପୂଜା କରୁଛନ୍ତ । ଏପର ଥିଲେ, ଭ୍ରତ୍ତାସୁମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଏ ଭେଦର୍ଭବ ସୃଷ୍ଣିର ଆବଶ୍ୟକତା କଣ ?

ଶିକ୍ଷା ଓ ଆଥିକ ପର୍ଚ୍ଛି ହି ଦୃଷ୍ଣି ରୁ ପୃଥ୍ୟିକର ଯେ କୌଣସି ମନ୍ଦ୍ର ଅନ୍ନୁତ ହୋଇପାରେ । ଏଥ୍ୱାଇଁ ଏକ ସ୍ତର୍ଦ୍ଧ 'ଆଦ୍ଧବାସୀ' ଶ୍ରେଶୀର କ ଦରକାର ? ଯହ କ୍ରେରରେ କେତେକ ଲେକ ଅନ୍ନୁନ୍ତ, ଅଶିକ୍ଷିତ, କମ୍ସା ସେମାନଙ୍କ ଆଥିକ ପର୍ବ୍ଛି ଡ ଅସଂଗଠିତ, ତେବେ ତାର ହନ୍ନଡ କରବ କୁ ହଦ୍ୟମ କର୍ସଯାହ । ମାତ୍ର ଆଦ୍ଧବାସୀ କହୁ ଏକ ଗୋଷ୍ପୀ ସୃଷ୍ଣି କରେ ଅନାବଶ୍ୟକ । ଏ ସଂପର୍କରେ ଅଛୁଆଁ ପ୍ରଶ୍ନ ମଧ୍ର ଆମ୍ଭମାନଙ୍କର ପ୍ରଧାନ ଆଲେତ୍ୟ ବସ୍ଥୁ । ସରୁ ମଶିକ୍ଷ ସମାନ । ଏ ସଂପର୍କରେ ଅଛୁଆଁ ପ୍ରଶ୍ନ ମଧ୍ର ଆମ୍ଭମାନଙ୍କର ପ୍ରଧାନ ଆଲେତ୍ୟ ବସ୍ଥୁ । ସରୁ ମଶିକ୍ଷ ସମାନ । ଏର୍ପସ୍ତ ଶାଧ୍ୟନଖସଡ଼ା ଜାତବର୍ଷ୍ଣଧର୍ମନ୍ଦିଶେକ୍ଷରେ କେତେକ ସମାନତା ସୀକାର କର୍ଅଛୁ । ତେଣ୍ଡ କ୍ସରଭରେ ଏହି ଶାସନଖସଡ଼ା ବର୍ବେଧୀ ଯେ କୌଣସି ପ୍ରଥା ଦା ଆଗ୍ଦରକୁ ଦୃର କରବାକୁ ଆଇନ କର୍ପଯାଇପାରେ, ଆନ୍ଦୋଲନ ଚଳାଯାଇପାରେ ମାତ୍ର ହରଜନ କହ କ୍ସର୍ପସ୍ଥ-ମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଗୁଡ଼ଏ ଲେକଙ୍କୁ ଅଲଗା ଗୋଞ୍ଚିଏ ନ୍ଥେଣୀରେ ପର୍ଣତ କରବା କ ପ୍ରସ୍ଥୋନନ ?

### ଆଭବାର୍ସୀ

ଗୋଞିଏ ଦେଶର ସମାକରେ ଅର୍ଥମଣ ତା କାମକୁ ଦେନ ଶ୍ରେଶୀ ବ୍ୟନ ପଦ୍ଧଭରେ ଶ୍ରେଶୀ ଭୁକ୍ତ କଗ୍ଯାଇପାରେ ଯଥା:---ଗ୍ର୍ଷୀ, ଶିକ୍ଷକ, ଓକଲ ପ୍ରଭ୍ୱତ । ମାତ୍ର ମଶିଷ ଉଗରୁ ଛୁଆ ଅନ୍ତୁଆଁ, ବସିବା, ଖାଇବା ଭେଦାତ୍ସବ ରହବା ଉଚତ ନ<sub>ି</sub>ହେଁ । ଏସର କ ଧର୍ମ ଦଗରୁ ଦେଖିଲେ ମଧ୍ୟ ବହୃ ତଥାକଥତ ହରଜନ ବୌଦ୍ଧ ଧର୍ମାବଲ୍ମପ୍ରୀ ହୋଇଗଲେଶି । ବହୃ ତଥାକଥତ ଆଦ୍ଧବାସୀ ଶ୍ରାଷ୍ଣି ଅନ ଓ ହୃଦ୍ଧଧର୍ମ ଭହଣ କରନେଲେଶି । ତେବେ ଆଦ୍ଧବାସୀ କଏ ?

ତେଶ୍ କରଖସ୍ୱମାନଙ୍କୁ ଅଦ୍ଧବାର୍ସୀ, ହରକନ, ଅଶଆଦବାର୍ସୀ ପ୍ରଭୃତ ଶ୍ରେଶୀରେ କଭକ୍ତ କରବାର୍ଗ କ ବୈଜ୍ଞାନକ ଭ୍ରତ୍ତି ଅନ୍ଥ ତାହା ପ୍ରଥମେ ଆଲେଚନା କର୍ସସାଇ ଧାର୍ଯ କର୍ସସାହ । ଏହା ଦ୍ୱାର୍ସ ଭରଖସ୍ହ ଏକତା କେତେଦୂର ଦୃତ ଓ ସର୍ଗତିତ ହେଉନ୍ଥ ତାହା ମଧ୍ୟ ବର୍ଣ୍ଣର କର୍ସଯାହ । ଏହ୍ ସମସ୍ୟାର ଆଲେଚନା ପାଇଁ ମୁଁ ଭରତର ଶାସକ, ଗବେଷକ, ଗ୍ରଷ୍ଟପରଗ୍ଲକମାନଙ୍କର ଦୃଷ୍ଟି ପ୍ରଥମେ ଅକର୍ଷଣ କରୁଅନ୍ଥ ।

TO TO THE ST. NEW THE REP REPORT OF THE

and there have says

SAN STRANG

proper the second second 20 stands and a second second

# ଭୂଯ୍ନାଁ ସମାକରେ ପାଙ୍ଗଣ ବଶ୍ସାସର ଚୋନ୍ତିଏ ଉଦାହର୍ଣ

### କୃଷ୍ଣଚନ୍ଦ୍ର ବେହେର୍

ଅନ ଦେଶର ଅନେକ ଅଞ୍ଚଳରେ ଏବେ ମଧ ଗୁଣି ଗାରୁଡ଼ର ଦୃଡ଼ ବଶ୍ୱାସ ରହ୍ବତ୍ର । ସାର ପେଶିବା, ଘାଅ ଧରବା ପ୍ରଭ୍ୱତ କେତେକ ମାର୍ସ୍ନ କାର୍ଯ୍ୟ ଗୁଣିଆମାନେ କରଥାନ୍ତ୍ର ବୋଲ ଶୁଣାଯାଏ । ଆହୃଶ ମଧ ଶୁଣିବାକୁ ମିଳେ ଯେ ଡାକ୍ତର କବସ୍ଜମାନେ ସେସବୁକୁ ଭଲ କର ପାରନ୍ତ ନାହି । କେବଳ ଗୁଣିଆ ହଁ ସାର ଛଡ଼ାଇ ପାରବ, ଘାଆ ଶୁଖାଇ ପାରବ ଓ ଡାଆଣି ଛଡ଼ାଇ ପାରବ । ଏହ ଗୁଣି ଗାରୁଡ଼କୁ କେନ୍ଦୁଝରର ଭୁସ୍ଟାଁମାନେ ପାଙ୍ଗଶ କହନ୍ତ୍ର । ଯେଉ ବ୍ୟକ୍ତ ଏହ କଦ୍ୟାକୁ ହାସଳ କରଥାଏ ସେ ହେଉଚ୍ଚ ପାଙ୍କୁଣିଆ ।

କେନ୍ଦ୍ୟର କିକ୍ଷାର ଭୃୟାଁପୀଡ଼ରେ ଏହି ପାଙ୍ଗଶ ଭୟାଁର ମାଶା ଖବ ଅଧିକ ବୋଲ୍ ମୋର ଧାରଣା ହୋଇଛୁ । ଭୂୟାଁମାନେ ପାଙ୍ଗୁ ଶିଆକୁ ଖୁବ୍ ଭସ୍ତ କରନ୍ତୁ । ପାଙ୍ଗ ଶିଆ ମଧ୍ୟ କୌଣସି ଲେକକୁ ପାଙ୍ଗଶ କର୍ଷ ବା ପାଙ୍ଗି ମା୬ ଦେଇଥିବାର ଶୁଣାଯାଏ । ଭୂୟାଁ ସମାଜରେ ଏହି ପାଙ୍ଗଶ ବଦ୍ୟା ବା ପାଙ୍ଗୁ ଶିଆକୁ କେନ୍ଦ୍ର କର୍ ଅନେକ କମ୍ଭଦନ୍ତୀ ମଧ୍ୟ ଅଚ୍ଛ । ମୁଁ ଏଠାରେ ଯାହା କହୁବାକୁ ଯାଉଚ୍ଛ ଭାହା କମ୍ବଦନ୍ତୀ ନ୍ହେଁ ଗୋଟିଏ ପ୍ରକୃତ ପଃଶା ।

ମୁଁ ଥାଏ ଭୂସ୍ଟାଁସୀଢ଼ର ଶୃଆ ହାଠି ଆଶ୍ରମ ସ୍କୁଲରେ । ହନକର କଥା । ସେଉନ ୧୧୫। ବେଲେ ମୁଁ ସାଚ୍ଚେଶ୍ୱର ନାଳରୁ ଗାଧୋଇ ମୋର ବସା ଘରକୁ ଯାଉତ୍ର । ଜଣେ ଲ୍ଲ ପଗଡ଼ିଆ ହଠାଢ଼ ଆସି ମୋ ସାମନାରେ ହାଜର । ସଲ୍ମନ୍ଟିଏ କଲ୍ । ହାତରେ ଭାର ଖଣ୍ଡେ କାଗଜ । ବଢ଼ାଇ ଦେଲ୍ ମୋତେ । ବିକୁଣ୍ଠ ପାଖକୁ ନୋଟିସ ଆସିତ୍ର । ଜଭିଷ୍ଣ ଭାରଖରେ ସେ କୋଟରେ ହାଜର ହେବ ।

ବିକୁଣ୍ଡ---ବିକୁଣ୍ଡନାଥ ସଧାନ । ୭ମ ଶ୍ରେଣୀର ଗ୍ରତ୍ର । ଶୁଆକାଠି ଆଶ୍ରମ ସ୍କୁଲ୍ରେ ପଡ଼େ । ବସ୍ସସ ଷୋଳ କ ସତର ହେବ । ଜାଉରେ ଭୂୟାଁ । ସ୍କୁଲ୍ଠାରୁ ଗ୍ରଣ ପାଞ୍ଚମାଇଲ୍ ପୂରରେ ଭାର ଘର । ଶ୍ରାମ ଦାସ୍ଟାକୁମୁଞ୍ଆ । କଥାଃ। କ'ଶ ଜାଶିବାକୁ କୌତୃହଳ ହେଲ୍ । ପୋଲ୍ସ କର୍ମଗ୍ରସ୍ତ ଜଣକ ମୋ ସାଙ୍ଗରେ ଗ୍ରୁଲ୍ଲେ ସ୍କୁଲ୍ ଭ୍ତରଗ୍ରୁ କଥାଚ୍ଚି କହୁ କହୁ । ଦେକିକୁଣ୍ଠର ବାପା ଓ ଖୁଡ଼ିଭା ମଧରେ ଆଗରୁ ଝୁବ୍ ମନାନ୍ତର ଥିଲା । ଅନେକ ସ୍ମୟୁରେ କଳ ଭବସଳ ହେଉଥିଲା । ବେଳେ ବେଳେ କଳ ଭବସଳ ଖୁବ୍ ବଡ଼ିଯାଇ ଲଠି ପାଞ୍ଚଣରେ ଛଡ଼ୁଥିଲା । ଖୁଡ଼ିଭା ଜଣକ ଜଣେ ଶକ୍ତ ପାଙ୍ଗୁ ଶିଆ । ଦେକୁଶ୍ଠର ବାଧା ଦେମାର ହେଲେ । ବହୃତ ଗାଉଲ ଓଷଧ୍ୟ –-ଚେରମ୍ଭଲରେ ଚକଣ୍ଢା ହେଲା । ଫଳ କଛୁ ହେଲ୍କନାହଁ । ଦେକୁଣ୍ଠ ମାଆର ଦୃଡ଼ ବଣ୍ୱାସ ହେଲ ଯେ ଦେବତା କୋପ କର୍ଛନ୍ତ । ଦେବତାଙ୍କର ସନ୍ତୋଷ ବଧାନ ପାଇଁ କେତେଃ। କଳା କୁକୁଡ଼ା ଓ ବୋଦାଙ୍କୁ ହାଣ ମୁହଁରେ ଯିବାକୁ ହେଲା । ତଥାଖି ଦେବତାଙ୍କର ହୁଦ୍ୟୁ ତରଳଲ୍ଲନାହଁ । ବେଣି ସ୍ଗିଲେ କ କ'ଣ !

ଦେକୁଣ୍ ପାଠ ଶାଠ ପଡ଼ିନ୍ତ । ପୁଶି ଆନ୍ତମ ସ୍କୁଲରେ । ଭାର ବୃଦ୍ଧି ଅକଲ୍ ନଶ୍ବପ୍ ଦେଶି । ଡାକ୍ତର ଔଷଧର ଗୁଣ ସେ ଜାଶିନ୍ତୁ । ଡାକ୍ତରଙ୍କ ଙ୍ପରେ ଭାର ବଶ୍ୱାସ ଅଚ୍ଛା । ହସସିଞ୍ଚାଲ୍ ଚକଣ୍ଡାରେ ଭାର ଆହ୍ରା ଜନ୍ନିତ୍ର । ସେ ଭାର ବାପର ଦେଖାଶୁଣା କର୍ବାପାଇଁ ମୋ ପାଖରୁ କହ୍ରଦନ ଛୁଂ ନିନଇ ସରକୁ ଗଲ୍ । ବାପାକୁ ଭାର ନେଇଗଲ୍ ବଡ଼ ଡ଼ାକ୍ତରଖାନାକ୍ । ବାପା ସେଠାରେ କହ୍ରଦନ ରହଲେ । ହେଲେ ବାଲିପାଶି ଆଉ ପାଉଁରୁ ଚି ଭାର ରେଗୀ ବାପାଙ୍କୁ ଗବ୍ଦେଇଲା । ହସସିଞ୍ଚାଲରୁ ବାହ୍କାଇଥିବା ପାଇଁ ରେଗୀ ଜଦ୍ଧରଙ୍କ । ପୁଅ ବତର୍ ବାଧ ହୋଇ ବାପକୁ ପୁଣି ନକ ଚାଁକୁ ନେଇଗଲ୍ । ସରେ କତ୍ରଦନ ରହଲପରେ ରେଗୀ ଚି ଚର୍ଦ୍ଦନଲୁଗି ର୍ଣ୍ଣରମ୍ଭ ସେ ପୂରକୁ ନଜର ପୁଅ ଭାରଯା ଆହ ଭାର ଭଗାସଙ୍କୁ ପୁଡ଼ ।

ଯଥା ସମସ୍ତର ଶୁଦ୍ଧଘର କାମ ବଡ଼ିଗଲ୍ । ବିକିକୁଣ୍ଡ ଭା'ବାପର ଯୋଗ୍ୟ ପୁଅ । ଝିଷିତ ପୁଅ । କାପର ଶତ୍ରୁକୁ ଚୟିବାକୁ ଭାର ଆହ ବାକ ରହ୍ଲ ନାହଁ । ଭାକୁ ସେ ସହନରେ ଗ୍ରୁଡ଼ବ ନାହଁ । ଶଦ୍ର ଆହ କେହ ନୁହେଁ । ଭା ନକର ଶୁଡ଼ୁତା । ବାପର ମରଣ ପାଇଁ ଏଇ ଖୁଡ଼ିତା ହେଛିତ୍ର ଦାସ୍ଟୀ । କାରଶ ସେ ପାଇଁ କର ଭା'ବାପକୁ ମାରତ୍ର । ଏକଥା ର୍ଶ୍ଆଡ଼େ ର୍ଷ୍ଣ ହୋଇଗଲ୍ । ଖୁଡ଼ୀ ଖଡ଼ିତା ଏକଥା ଶୁଖି ଏକାବେଳେକେ ସପ୍ତମରେ । କଳ କଳିଆ ତଡ଼ିଲ୍ । ସାଇ ସଡଶା ଲେକଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ବେଶି ବିକିକୁଣ୍ଠର ସଃ ନେଲେ । ଉନେ ମଣ୍ଡଘର ଷାଖରେ ଜଣାପ ବସିଲ୍ । ଜୁଡ଼ୀ ଖୁଡ଼ିତା ନଜକୁ ନର୍ଦ୍ଦୋଷବୋଲ୍ ପ୍ରମାଣ କର୍ଗ୍ଭବେ ନତେହ ଦୋଷୀ ସାବ୍ୟ ହେଲେ ଦଣ୍ଡ ପାଇବେ ।

ବର୍ର୍ ପ୍ରକ୍ଲେ । ସାକ୍ଷୀ ପ୍ରମାଶ ଦରକାର ହେଲ କାହିଁ । ସମାସ୍ଣ ଯୁଗର ଅନି, ସଶ୍ଚକ୍ଷା ହେବ । ଗୋଞ୍ଚାଧ ବଡ଼ ବୃଲରେ ବଡ଼ ବଡ଼ ଶୁଖିଲ କାଠବାଁରୁ ଭର୍ଷି କର୍ଯାଇ କଆଁ ଜଲା ହେଲ । ଗୋଞ୍ଚିଏ ମସ୍ତବଡ଼ ହାନ୍ତିରେ ଗୋବରପାଶି ଭର୍ଷିକର ବୂଲରେ ବସାଇ ଦିଆଗଲ୍ । ଗୋବରପାଣି ୫କ ୭କ ହୋଇ ଫୁଟିବାରୁ ଆରନ୍ତ କଲ୍ । ପାଶି ଉତ୍ତର ପଡ଼ିଥାଏ । ସେଇ ପାଣିହାନ୍ତିରେ ଖୁଡ଼ୁବାଙ୍କୁ ହାତ ପୂର୍ଇଦାରୁ ହେବ ବାହୃମୂଳ ପର୍ଦ୍ଧନ୍ତ । ସଦ ତାଙ୍କର କତ୍ତ ନହୃଏ ତେବେ ସେ ନର୍ଦ୍ଦୋଷ ବୋଲ୍ ପ୍ରମାଣିତ ହୋଇ ଖଲସ ହେବେ । ସଦ ହାତରେ ପା' କମ୍ବା ଫୋଞ୍ଚଳା ହୁଏ ତେବେ ସେ ଦୋର୍ଷ ସାବ୍ୟନ୍ତ ହୋଇ କଠିନ ଦଶ୍ଚମସ୍ତ ହେବେ ।

ଡାହାହଁ କର୍ସ୍ସଗଲ୍ । ଖଡ଼ିତା ତାର ହାଡ ଦୁଇଟିକୁ ଫ୍ରୁର୍ଣ ପାଣିରେ ରୁଡ଼ାଇ ଦେଲ୍ । ହାତ ବାହାର୍ଗ୍ ମାତ୍ରକେ ମେ ଦୋଷୀ ବୋଲ୍ ଧର୍ସ ହେଲ୍ । ବିକିର୍ଣ୍ଣବ୍ଦ ବାସକୁ ପ୍ରକୃତରେ ସେ

ଦେହେର –ଭୂସ୍ଣା ସମାଜରେ ପାଙ୍ଗଶ କର୍ଣ୍ଣାସର ଗୋଞିଏ ଭଦାହରିଣ

ସାଙ୍ଗଶ କର୍ଷ ମାରଚ୍ଚ । ବସ୍ଟରରେ ଠିକ୍ ହେଲ ଭାକ୍ର ସେ ରାଁ ଗ୍ରୁଡ଼ ସ୍ଟଲସିବାକ୍ର ହେବ । ହାଭ ଦୂଇଞ୍ଚି ତାର ଅଚଳ ହୋଇରଲ୍ । ସିଝି ତମଡ଼ା ବାହାରଗଲ୍ । ସା' ହୋଇଗଲ୍ ।

ଇତ ମଧ୍ୟରେ ଅନେକ ଜନ ଗଞ୍ଚଯାଇଚ୍ଚ । ପୋଲ୍ସ ସବ୍ଇନ୍ସପେକ୍ଃର ଇନ୍କ୍ୱାର କର ଯାଇଛକ୍ତ । ଦୈକୃଣ୍ଡ ସ୍କୁଲ୍ରେ ଆସି ଯୋଗ ଦେଇଚ୍ଚ । ମକଦ୍ଦମା ଆରମ୍ଭ ହୋଇଚ୍ଚ । ଆଜ ତା ପାଖକୁ ନୋନ୍ତିସ୍ ଆସିଚ୍ଚ । ସେ ଯିବ କଚେସ୍ପକୁ ।

ସମୁଦ୍ୱାସ୍ଥ କଥାଚି ଶୁଶି ଭାର୍ଚଙ୍ଗା ହୋଇଗଲ୍ । ଏଥ୍ରରୁ ଜାଣିପାର୍ବଲ୍ ପାଙ୍ଗଶ ପ୍ରଭୃ୍ଣ୍ଡରେ ଭୂସ୍ଟି। ଚୋର୍ଷ୍ପୀର ଲେକମାନେ କପର ବଣ୍ଟାସ କରନ୍ତୁ ଓ ସେମାନଙ୍କର କପର ସତମିଛ ବସ୍ଟୁର କର୍ସଯାଇ ଦଣ୍ଡ ଭଆଯାଏ ।

COR MA

l-334⊉ên Sigeliko -

2 1995

100

382

1102283 64

12.45 232.13

# ଗାଦବାର ସଂସ୍କୃତ

ବୈକୁଣ୍ଠ ନାଥ ପାଶି

୧ଡ଼ଶାର ଆଦ୍ଦର ସୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ କୋର୍ପୁଞ ଜଲ୍ଭ ନଉପୁର ଅଞ୍ଚଲରେ ଦାସ କଢ଼ୁଥିବା ଗାଦବାମାନେ ଏକ ପ୍ରଧାନ ଗୋଷ୍ଣୀ ଅଧ୍ୟରୁ । ଗାଦବା ଗୋଷ୍ଣୀ ମଧ୍ୟରେ ପ୍ରଧାନଭଃ ସାଞ୍ଚ-ଗୋଞ୍ଚି ରୋହ ଦେଖାଯାଏ । ଯଥା:— କୋର୍ (ସୂର୍ଯ୍ୟ), ନାଗ୍ (ନାଗସାସ), ବାଘ୍ (ବାସ), କର୍ସ (ଶୁଆ) ଏବ ଗୋଲ୍ସ (ମାଙ୍କଡ଼) । ଜନର ଗୋତ୍ର ଚହ୍ଲି ତ ସଶୁ ପର୍ଷାନନଙ୍କୁ ଏମାନେ କୌଣ୍ୱ ମତେ ମାରନ୍ତ ନାହଁ କମ୍ବା ଜନ ଜନର ଗୋହ ମଧ୍ୟରେ ଦାହାଘର କଦାପି କରନ୍ତ ନାହଁ । ଗ୍ ଷ ଏମାନଙ୍କର ପ୍ରଧାନ ଖବନା ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଗ୍ରୋସପୋଗୀ କମିର ଅଙ୍କବ ହେତୁ ଏବଂ ତାହାଡ଼ ସଙ୍କତର ଚଡ଼ାଶିଆ ଯାଗାରେ ଅକ୍ଲେଶରେ ଡଂଗର ଗୃଷ ହୋଇ ପାରୁଥିବାରୁ ଏମାନେ ଅଧିକ ପରମାଣରେ ଡଂଗର ଫସଲ ଯଥ:—ସୁଆଁ, ମାନ୍ତିଆ, ଅଳହି, କାଙ୍କୁ ପ୍ରଭ୍ୱଡ ଗ୍ୟ କରନ୍ତ । ଏମାନେ ପ୍ରଧାନଭଃ ଭୃଣ-ଭ୍ୱେଖ ହୋଇଥିଲେ ମଧ୍ୟ ପଶ୍ଚ-ପର୍ଷୀଙ୍କ ମାଂସ ଖାଆନ୍ତ । ବୈଜ୍ଞାନକ ପ୍ରଶାଳୀରେ ଗ୍ୟ ପଦ୍ଧର ଏମାନଙ୍କୁ ଅନଣା-ଅଣ୍ଡା ହୋଇଥିଲେ ହେଁ, ପଛ୍ଲୀ-ଭ୍ନେସ୍ତ୍ ମେଳନାର ସତ୍ତର ସମ୍ପାର ବିଶିଲେଣି ।

ଗାଦନା ମାନଙ୍କର ସର୍ଲ ତଥା ନଗ୍ଡ଼ୟର ପୋଷାକ-ପର୍ଚ୍ଛଦ ବଷସ୍ରେ ଗୋଞିଏ ଗାଉଁଲ୍ ଗପ ଶୁଣାଯାଏ । ଗଲ୍ଷ ସି ଏହି – "ଗ୍ଳା ଦଶରଥଙ୍କ ପୁଅ ଗ୍ୟନତନ୍ଦ୍ରଙ୍କର **କାରମ୍ବାର୍** କାର୍ଷ ସଞ୍ଚେ ସୀତା ଏବଂ ଭାଇ ଲ୍ୟୁଣ ତାଙ୍କ ସଙ୍ଗରେ ବନବାସ ଆସି ଗଛର ବଲ୍କଳ ପିଛ୍ଚ ଯେତେ ବେଳେ ଦଣ୍ଡକାର୍ଣ୍ୟରେ ଭ୍ରୁ ମଣ କରୁଥିଲେ, ସେତେବେଲେ ସେମାନେ କେତେକ ଗାଦବା-ସ୍କୀ ଲେକଙ୍କ ସଙ୍ଗେ ସାଞ୍ଚାତ କରଥିଲେ । ସୀତା ଠାକୁଗ୍ରୀଙ୍କର ଆଣ୍ଟ ପର୍ହନ୍ତ, ବଳ୍କଳ-ବାସ ଦେଶି ଏମାନେ ହସିବାରୁ ସୀତା, ସେମାନଙ୍କୁ ଅଭଶାପ ଦେଲେ ଯେ ଗାଦବା-ସ୍କୀ ଲେକମ୍ନାନେ ଏଶିକ ଗଛର-ବନ୍କଳ ଅଣ୍ଡ, ପର୍ହନ୍ତ, ପିଛବେ । ଏହ ବନ୍କଳ ବାସ ବ୍ୟଙ୍ଗତ ଅନ୍ୟ କୌଣସି ବସନ ଏମାନେ ପିଛରେ ନାହଁ ।" ହେହ୍ଦନଠାରୁ ଅଭ୍ଶାପ-କ୍ରସ୍ତ ହୋଇ ଗାଦବା ସ୍କୀ ଲେକମାନେ ଗଛର୍ ବଳ୍କଳ ପିଛ୍ନଛନ୍ତ । "କେର୍ଙ୍ଗ" ବୋଲ୍ ଚୋଞିଏ ଗଛ ଅନ୍ଥ୍ୟ ବହ୍ତୁ ପର୍ଶ୍ରମ କର୍ ଏହ୍ ଗଛରୁ ପଃ କାହାର କର, କଭ୍ନ ରଙ୍କରେ ଚଞ୍ଚିତ କର, ଗାଦବା ସ୍କୀ ଲେକମାନେ ସେମାନଙ୍କର

#### ପାଣି-ଗାଦବାର ସମ୍ଭୃତ

ସିଦ୍ଧକା ଲୁଗା ରୁଣରୁ । ଜନର ବ୍ୟବହାର ସକାଶେ ଲୁଗା କୃଶି କାଶି ନ ଥିବା ଗାଦବା ସ୍କୀ ଲେକର ବବାହ ପ୍ରସ୍ତାବ ବେଳେ ବଡ଼ ଅସୁବଧା ହୃଏ । କନ୍ତୁ ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଏପର୍ ଅଇ୍ଣାପ ନାହଁ । ସେମାନେ ସରସ, ସୁଦର ଏବଂ ହାତବୁଣା ଲୁଗା ପ୍ରାସ୍ତୁ ପିନ୍ଧଥାନ୍ତ । ଗାଦବା ସ୍କୀ-ଲେକମାନଙ୍କର ଅଲଙ୍କାର ମଧ୍ୟ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସ୍କୀ ଲେକଙ୍କଠାରୁ ପୃଥକ୍ । ସାଧାରଣତଃ ପିତ୍ତଳ ଏବଂ କାତମାଲୀ ଏମାନେ ବ୍ୟବହାର କରଥାନ୍ତ । କାନରେ ଲଗାଉଥିବା ଅଲଙ୍କାର ଖୁବ୍ ସାଧାସିଧା । ଗୋଞ୍ଚିଏ ପିତ୍ତଳ ତାର ଗୋଲ ହୋଇ କାନରେ ଝୁଲ, କାନ୍ଦକୁ ଛୁଉଁଥାଏ । ବେକର ବିଭିନ୍ନ ରଙ୍କର କାତମାଲୀରେ ଅଧିଲ, ସୁଡ୍କ, ଚିଙ୍କା ପଦକପର ମୋଡ଼ା ହୋଇଥାଏ ।

ଗାଦ୍ଦତା ସମାଜରେ ସାଧାରଣତଃ ବଡ଼କନ୍ୟ ବଦାହ ପ୍ରଚଲତ । ସୃଅ, କବାହ ବସ୍ଟୁସରେ ସାଦ ସକାଇଲେ, ମୃର୍ଗ୍ୱମାନେ ଅନ୍ୟ ଗ୍ରାମର୍ ଉପପୁକ୍ତ ପାର୍ଶୀପର୍କୁ ଯାଇ ପ୍ରସ୍ତାବ ପକାକୁ ଓଁ କହନ୍ତୁ ''ଆମେ ଗୋଟିଏ କନ୍ୟା ମାରିବାକୁ ଆସିଲୁ ।'' କନ୍ୟା ଘରର ସିତାମାତା ର୍କ ହୋଇଗଲେ ତାଙ୍କ ଘରେ ଗ୍ର, ପେଜ, ପେଣ୍ଡମ ପ୍ରଭୃତ ଖାଇ ଫେରନ୍ତୁ । ଗ୍ରାମର ଦଶାସ୍ପ ବଦାହର ଦନ ସ୍ଥିର କରେ । ବେସ ହସରେ ଦଶାସ୍ୱ ଦ୍ୱାସ୍ ବର କନ୍ୟାଙ୍କର ହାତରଣ୍ଡି ସଡେ । ଘରକ୍ୱାଇଁ ଏବଂ ଗ୍ରୁଡ଼ପନ୍ଧ ପ୍ରଥା ମଧ୍ୟ ଏମାନଙ୍କ ଭ୍ତରେ ପ୍ରଚଲତ ଅନ୍ଥ । ଗ୍ରୁଡସନ୍ତ ସମସ୍ତରେ ସ୍ୱାମୀକୁ ୫ ୬୯ ଦେବାକୁ ପଡ଼ିଥାଏ । ପୂର୍ନବଦାହ ମଧ୍ୟ ରାଦ୍ୟବା ସମାଜରେ ପ୍ରତ୍କରତ ।

ଗାମର ମୁଖ୍ୟବ୍ୟକ୍ତକୁ "ନାସୁକ" କୁହାଯାଏ । ନାସ୍କଙ୍କ ତଲେ 'କରସାମା', 'ଦଶାସୀ ସ୍ରୁ ତ ଥାଆନୁ । ଗାଁର ଭଲ୍ୟନ୍ଦରେ ଗ୍ରାମର 'ସଦର' ଯାଗାରେ ଏମାନେ ବଗ୍ରୁ କରନ୍ତୁ । ଗାଦବା-ମାନେ ଗଙ୍ଗାଦେସା, ଈ୍ଣ୍ଣର, ଭେରବ, ମହାସ୍ତର୍, ଠାକୁର୍ଣୀ, ଝାଙ୍କର ସ୍ର୍ଭ୍ତ ଦେବତାମାନଙ୍କୁ ସୂଳା କରନ୍ତୁ । ବସୁଧାମାତାକୁ ଏମାନେ "ଝାଙ୍କର" ବୋଲ କହନ୍ତୁ । ଏମାନେ ଦେବତାମାନଙ୍କ ପୂଳାସକାଶେ ନର୍ଦ୍ଧି ହେଉଚ୍ଚ ନ ରଖିଥିଲେ ମଧ, ଗାଁ ମୁଣ୍ଡରେ ଶାଳଗଛ-ବେଷ୍ଣି ତ ଏବଂ ପଥର ଦ୍ୱାସ୍ ଗୋଲ୍କାର ବଣିଷ୍ଣ ରୋଞ୍ଚିଏ ସ୍ଥାନ ଦେବତାଙ୍କର ପୂଳା ସକାଶେ ରଖିଥାନ୍ତୁ । ବହୃ ସୁଗ୍ତନ କାଳରୁ ଏମାନଙ୍କର ପୂଙ୍ପୁରୁଷଙ୍କ ଦ୍ୱାର୍ ହାସିତ ପଥର ଦେବତାକୁ ବଭ୍ନ ଭାମରେ କର୍ଭ୍ୟ ନାମ ଦୁଆ ଯାଇଥାଏ । ଦେବତାମାନଙ୍କର ପୂଳାବେଳେ ବହୃ ପର୍ମାଣରେ ଛେଲ, କୁକୁଡ଼ା, ଗୋରୁ, ମଇଁ ସି ସୁକ୍ତ ବଳ ଦିଆଯାଏ ।

ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ସମାଜ ପର୍ ଗାଦବା ସମାଜରେ ମଧ୍ୟ କେତେଗୁଡ଼ଏ ଅନ୍ଧ ବଣ୍ଣାସ ଦେଖିବାକୁ ମିଲେ । କୌଣସି ସମସ୍ତରେ ଯଦ କୌଣସି ଦେବତା କାହା ଦେହରେ ପ୍ରବେଶ କଲ୍ପପର୍ ଜଣା-ସଡ଼େ, ତେବେ ସେହ ଲେକକୁ ଦେବତା ଗ୍ରୁଡ଼ବା ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସମସ୍ତେ ଗାଲ ଏବଂ ମାଡ଼ ଦଅନ୍ତ ।

ଗୋରୁ ଗାଈ ମଡ଼କ ହେଲେ, ବଣ ମଇଁଶିର ଶିଂଘଟିଏ ମାଚି ଭ୍ଢରେ ପୋଢ଼ ପକାନ୍ତୁ । ସେମାନଙ୍କର ବଣ୍ଢାସ, ଏପର କଲେ ଶୀଘ୍ର ମଡ଼କ ବନ୍ଦ ହୋଇଯିବ ।

ଜଣେ ଲେକ ବହୃତ ଉନ ବେମାରରେ ସଞ୍ଚଲେ ସେ ବେମାରରୁ **ଝ୍**ଦ୍ଧାର ହେବା ସକାଶେ 'ହା<sub>ই</sub> <mark>ବ</mark>ଙ୍କୁ' କଗ୍ସାଏ । ାଁର ଦୂରବର୍ତ୍ତୀ ଦୋସ୍ପହାଶୀ ଛକରେ ଗୋଟିଏ ଗ୍ରମ୍ବୁକ୍ତି ଆ **ଈ**ଆର କଗ୍ସାଇ

#### ଆଉବାସୀ

ଏହ ପୂକା ଆରମ୍ଭ କର୍ସଯାଏ । ଗୋଞିଏ କଣ୍ଟାଦୋଳୀ ହପରେ ଦଶାସ୍କ ଝ୍ଲୁ ଝ୍ଲୁ ମଦ୍ଧ ହଚ୍ଚାରଣ କରେ । ଗର୍ଆ କୁକୁଡ଼ା ବା ଓଲ୍ଟାପର କୁକୁଡ଼ା ଏବଂ ପାଣିକଖାରୁ ବଳ ହଆଯାଏ ।

ଗାଁରେ ହଇକା, ଦସନ୍ତୁ ପ୍ରକୃଢ ଦେଖାଦେଲେ, ଗ୍ରେଞ୍ଚ ଗ୍ରେଞ୍ଚ ତକ ଲ୍ରିଥିବା ଗୋଞିଏ ସାନ ଶଗଡ଼ ପ୍ରସ୍ତୃତ କର୍ସ୍ଯାଏ । ଶଗଡ଼ ଉ୍ପରେ ଗୋଞିଏ ମାଞ୍ଚି-ଠାକୁର୍ଣୀ ବହାଯାଇ ଗୋଞିଏ ଧଲା ପତାକା ଉପରେ ଉଡ଼େଇ ଘଆଯାଏ । ଏହି ଶଗଡ଼ିକୁ ସମସ୍ତେ ଛାଣି ଛାଣି ଚାଁ ସେ ମୁଣ୍ଡରେ ପୂଳା, ଲେଗ ପ୍ରକୃଢ ଦେଇ ଗ୍ରୁଡ଼ ଦେଇ ଆସନ୍ତୁ । ଏପର କରବା ଦ୍ୱାର୍ ଠାକୁର୍ଣୀ ଜଜ ଦେଉଳକୁ ଫେର୍ଯିବେ ଦୋଲ ସେମାନଙ୍କର ବଶ୍ୱାସ ।

ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଅଭବାସୀ ଲେକଙ୍କପର ଗାଦବାମାନେ ମଧ୍ର ସେମାନଙ୍କର ଶିଲ୍କ ଛୁଆଙ୍କର ନାମ ସମ୍ଭାହର ବାରମାନଙ୍କର ନାମରେ ମଙ୍ଗଲ୍ଫ, ରୁଧି, ଗୁରୁବାଙ୍କ ଇତ୍ୟାଦ୍ଧ ଦେଇଥାନ୍ତ ।

ସାଧାରଣ<mark>ତଃ ପୁରୁଷଲେକ ମର</mark>ଗଲେ ପୋଡ଼ାହୃଏ । ଣୀ ଲେକ ଏବଂ ପି<mark>ଲମାନେ ମର</mark>ଗଲେ ପୋଇ ଉଅନ୍ତ । ଶବ ସାଙ୍ଗରେ ପୁରୁଷ ଏବ ହୀ ଲେକ ଉଭସ୍ଟେ ଯାଅନ୍ତ । ୬ ଦନ ଅନ୍ତୁଆଁ ଦବସ ପାଳନ କର୍ରାଏ<sub> ।</sub> ଶବର ପାଉଁଶ ଉପରେ ପଥର ଥିଆଯାଇ "ସୃୃତ୍ୟେନ୍ସ" ରିଖାଯାଏ । ୬୦ କମ୍ସା ୬୫ <mark>ବର୍ଷରେ ଥରେ</mark> ଶ୍ରାମର ସମସ୍ତ ମୃତ୍ତ୍ରବ୍ୟକ୍ତମାନଙ୍କି ସକାଶେ<sup>ଁଁ</sup> "ଗୋଡରି<sup>୬</sup>ି ବୋଲ ଗୋଞ୍ଚିଏ ସଙ୍କ ପାଲନ କଗ୍ୱଯାଏ । ଏହି ସଙ୍କ ସୌଷମାହର ଗୋଞ୍ଚିଏ ଶୁନ୍ଧବାର ଦନରେହ୍ୱି କର୍ସଯାଏ । ଗାଅଁର ଦଶାଗ୍ର ଗଣନ। କଣ୍ଟପ୍ରିତମାସର ଶୃହବାର୍ଟିଏ ସ୍ଥିରି କରେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ମୃତ କ୍ୟକ୍ତମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଗୋଞିଏ କର "ପୋଡ଼ଁ" ବଲ ପଡ଼ିବାର ବଧ୍ୟ । କରୁ କହାଭ୍ୟବେ ସୃତ୍ତଂ ଛେଲ, କୃକୁଡ଼ା ମଧ ଦଲ ଦଥାଯାଏ । ସେଉଁ ତୋଡ଼ିିଟ ପ୍ରଥମେ ଦଲ ପଡ଼ିଦ, ତାକୁଁ ଏଁତ, ସେଳ, ସେଣ୍ଡମ ସଙ୍ଗରେ ଚଙ୍କା ମଧ ଖୋଇ ଦିଆଯାଇଥାଏ । ପୂଜା ପୂଙ୍କରୁ ପ୍ରତ୍ୟେକ କଲ, କ୍ୱତ, ଟେ**ଜ**, ପେଣ୍ଡମ୍ ଖାଇଥାନ୍ତ । ପରବ ପୃଙ୍ଭନ ଗାଦବାମାନଙ୍କରି ବଛି ବାଇବମାନେ ହଣାଯିବା ୍ବଲକୁ **ତ୍ୱପର କ**ଙ୍ଘିତ କଳଷଗୁଡ଼କୁ "ପିଣ୍ଡି' ପର କର ଖୋଇଦଅନ୍ତ । ଦିଶାସରର ଧାରୁଆ କୁର୍ଡ଼ିଦ୍ୱାସ୍ ଏ ସବୁ ବଲ ପଡ଼ନ୍ତୁ । ପ୍ରଥମେ ଦଶାସ୍କ ସ୍ଟେଃ ପକାଇ ସାର୍ଭରେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଗାଦିବାମାନେ ଦୌଡ଼ି ଦୌ<mark>ଡ଼</mark> ପୋଢ଼ ଗୁଡ଼**କୁ ହା**ଣ୍**ନ୍ତ ।** କଥିତ ଅଛୁ, ''ପ୍ରଥମ ପୋଡ଼ଠାରୁ ୫ଙ୍କା ପାଇଲ ଲେକ ଭଗ୍ୟବାନ୍ ହୃଏ" । ଗୋଞିଏ ସସ୍ତାହ ବ୍ୟାସୀ ଏହ ପର୍ବ ଭେକଭ୍ଭ, ଁନାଚ ପ୍ରଭ୍**ଢ** କସ୍ଟ ଆଡ଼ମ୍ବର୍**ରେ ପାଳନ** କର୍ସଯାଏ ।

ଗାଦବାମାନଙ୍କର (ଡେମଣା ନାଚର ପ୍ରସିଦ୍ଧି ଓଡ଼ିଶାର ଗ୍ରଅଞ୍ଚ ପ୍ରସ୍ର୍ର ହୋଇନ୍ମ ।

ତୈଶମାସରେ "ଚଇଡ ପର୍ବ" ଚୋଟିଏ ମାସ ଦ୍ୟାପୀ ପାଲନ କଗ୍ୱଯାଏ । ଏହ ପର୍ବ ସକାଶେ ସ୍ୱତନ୍ତ୍ର ଗୀତ ସବୂ ରହନ୍ତୁ । ପଙ୍କର ଶେଷ ଆଡ଼କୁ ବ୍ରାମର ସମ୍ଭଦ୍ର ପୁରୁଷ ଲେକମାନେ ନକଞ୍ଚତମ ଜଙ୍ଗଲ୍କୁ "ବେଣ୍ଟ" ବା ଶକାର କଶବାକୁ ଯାଆନ୍ତ୍ର । ଦୁର୍ଭାଗ୍ୟବଶତଃ ସେମାନେ ଯଦ୍ଦ କଙ୍ଗଲ୍ରୁ କୌଣସି ଶକାର ନ ଆଣ୍ଡନ୍ତ ତେବେ ବ୍ରାମର ସ୍ୱୀଲେକମାନେ ସେମାନଙ୍କ ଉପରକୃ

### ତାଣି-- ଗାଦବାର ସସ୍କୃତ

ଗୋବର ପାଣି ଫିଙ୍ଗନ୍ତ । ନଚେତ୍ତ, ଅଣିଥିବା ଶିକାର୍ରକୁ ମହା ଆନନ୍ଦରେ ପର୍ୱସ୍ପଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ବାର୍ଦ୍ଧ ସ୍କେନକର ଖାଆନ୍ତ ।

ତ୍ୟସର୍ବ୍ୟିତ ସଙ୍କ୍ୟଙ୍କତ ଅନେକଗୁଡ଼ିଏ ସଙ୍କ, ଗାଦବାମାନେ ଚାଲନ କର୍କ୍ତ । କ୍ୱେଜଙ୍କତ, ନାଚ ସେଣ୍ଡନଖିଆ ଏବଂ ବଲଦାନ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସଙ୍କରେ ମାଧମସ୍ସରୂସ ବ୍ୟବହାର କଗ୍ସସାଏ । ବଭ୍ନନ ସଙ୍କଗୁଡ଼ିକରେ ବୋଲ୍ ଯାଢ଼୍ଅବା ଗୀତଗୁଡ଼ିକୁ ଓଡ଼ିଶା ସର୍କାରଙ୍କର ସ୍ୱମାଜକ ଶିକ୍ଷା ବତ୍କଗରୁ ପ୍ରକାଶିତ ''କନ୍ଧ ପର୍ଜା ସ୍ଥୋତ୍ର ଓ ସଙ୍ଗୀତ'' ବହୁରେ ପ୍ରସ୍ତୁର କଗ୍ସାଇଛୁ ।

ସମସ୍ତର ଗଢ ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଗାଦଦାମାନଙ୍କର ସମ୍ବୃଢର ପର୍ବର୍ଭିନ ଯେ ନ ହେଢ଼ହୃ, ଏହା କୁହାଯାଇ ନ ପାରେ । ତେବେ ଅଦ୍ଧବାସୀ-ସମ୍ବୃଢର ମୂଳଡୁଆ ଏପର ଭୃତ ଯେ ଆଧିନକ ବଙ୍କନ ଏହାର ନଜଢ଼ ବଦଲାଇ ପାରବା ଏତେ ସହଜ ନୂହେଁ । ଏଣ ସର୍ଜ ଅଦଦାସୀ ଲେକଙ୍କୁ ଅସଭ୍ୟ ବୋଲ୍ ମନେ ନ କର ସେମାନଙ୍କର ସମ୍ବୃଢକୁ ସନ୍ଧାନ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରବା ଢଚତ । ମୁକ୍ତ ଭ୍ୱରତର ଗଣତର୍କ-ସବଧାନ ଏହାହଁ ଗୃହେଁ ।

#### କନ୍ଧଙ୍କ ଖାଦ୍ୟ

#### ଭଗବାନ କର

ଓଡ଼ିଶାର ବଇ୍ନ ଆଦ୍ୟ ଅଧିବାସୀନାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ 'କଲ୍ବ' ଅନଂତମ । ଏମାନେ କୋର୍ଲ୍କ, ବଣ୍ଡାମାନଙ୍କ ପର କଙ୍ଗଲ ଓ ପାହାଡ଼ ଅଞ୍ଚଳରେ ବାସ କରନ୍ତୁ । କର୍ଷମାନେ ଆଜକାଲ୍ ମଧ ସେମାନଙ୍କ ପୁଙ୍ପୁରୁଷମାନଙ୍କ ପର ପୂର୍ସୁର୍ ପ୍ରକୃତ ଉପରେ ନର୍ଭର କର ସେମାନଙ୍କର ଜାତନଯାତ୍ରା ନଙ୍କାହ କରୁଛନ୍ତୁ । ଆଜ ମଧ୍ୟ ସେମାନଙ୍କର ଖାଦ୍ୟପେସ୍ଟ ବା ର୍ଭନ ପ୍ରଣାଲୀରେ କୌଣସି ପର୍ବର୍ତ୍ତନ ହୋଇନାହିଁ ।

ଆନ୍ତେମାନେ ଯେଗର ଭାତ ଖାହ, କଦ୍ଧମାନେ ସେପର ଭାତ ଖାନ୍ତୁ । କିନ୍ତୁ ଆନ୍ମାନଙ୍କ ଭଲ ବର୍ଷ ତମାମ ଏମାନଙ୍କ ଭାଗ୍ୟରେ ଭାତ ଜୁଚେନା । ବର୍ଧକରେ ଅଭବଡ଼ ହେଁଲେ ଏମାନେ ୬, ୩ ମାସ ଭ୍ରତ ଖାନ୍ତୁ । ଏମାନେ ଆଉ ଏକସ୍ରକାର ଭ୍ରତ ହସ୍ପତ କରନ୍ତୁ । ମକାକୁ ସିଝାଇ ମକାଭ୍ତ କର୍କ୍ତ । ବର୍ଷା ସମସ୍ତ୍ରେ ଏମାନଙ୍କର ଖାଦ୍ୟ ଭୂଲ ରକ୍ୟର । ଖର୍ଦ୍ଦନେ ଏମାନେ ଆମୃ हାକୁଆ ସଗ୍ରହକର ରଖିଥାରୁ । ବର୍ଚାହେଲେ ଆମ୍ସ ଶକୁଆକୁ ଛଡ଼ାଇ କୋଇର ଦାହାର କହନ୍ତି, କୋଇଲିକୁ ନେଇ ନସାର ଅଲ୍ୟ ହୋତଜଳରେ ଧୋଇ ଆଣନ୍ତ । ତତ୍ସରେ ତିଙ୍କ ରେ କୁ<del>ଟି</del> ତାକୁ ଗୁଣ୍ଡ କରନ୍ତୁ । ଗୁ ଣ୍ଡପରେ ସୁନଙ୍କାର ତାକୁ ଧୋଇ ଶ୍ୱଖାନ୍ତ । ଏହାକୁ ତୂନା କୁହାଯାଏ । ଏହ ତୂନାକୁ ଅଲ ଗୃଢ଼ିଲରେ ମିଶାଇ ଗୁଡ଼ ମିଶାଇ ଜାଉ ସ୍ରସ୍ତୃତ କରନ୍ତୁ । ଏହାକୁ ଚାହଯାହ (ଚାକୁଳାର୍କ) କୁହାଯାଏ । ଶୀତର ଆରନ୍ତରେ ଏମାନେ ମାଣ୍ଡି ଆକୁ ଜାହ କରନ୍ତୁ । ଶର୍ତ୍ତ ଓ ହେମନ୍ତି ର୍ଭୁରେ ଏମାନେ କ୍ୟୁସ୍ ବା ଶୁଆଁ କୂ ଜାଭ୍କର ଖାନ୍ତ । ଆମ୍ବରାକୁଆକୁ ସାଇତ ରଖିଲ୍ଭଲ ଏମାନେ ଶୁଆଁ (Suan, ଦା କୁଏଗ୍ର ଫ**ସଲ୍ କ**ର୍ ଭ୍<mark>ରବଞ୍ଚଡ ପାଇଁ ସା</mark>ଇଡ ଭଟ୍ତିଥାନ୍ତ । ଏଥରୁ <mark>କ</mark>ଣାଯାଏ ଏମାନେ ଶ୍ୱେତସାର କାଟାସ୍ଟ ଶାଦ୍ୟ ବର୍ଷ ଭମାମ ବେଶି ବ୍ୟବହାର କରନ୍ତୁ । ଏମାନେ ଆନ୍ତମାନଙ୍କପର୍ ଡାଲ୍ ବର୍ଷସାର୍ ସାକ୍ତନାହାଁ । କର୍ଷର ଅଲ୍ଟ କେତେମାସ ଏମାନେ ସୋଡ଼ୁଷ୍ଟୁଷ କର୍ଷ ରଖିଥିବା କାନ୍ଦୁଲ୍ଲୁ ଡାଲ୍କର୍ ଖାନ୍ତି । ଏମାନଙ୍କର ବାଡ଼ରେ ପିଜ୍ଲ, ଅମ୍ଭତଭତ୍ତା ଓ କାଁ ଭାଁ କଦଳୀ ଗଛି ଦେଖିଁହାକୁ ମିଳେ । ଏମାନେ ସାମସ୍ଟିକ ତରକାସ ଖାନ୍ତ । ଜଙ୍ଗଲ ମଧ୍ୟରୁ ಕୁଙ୍ଗା, କରବା, ପିଛ୍ଲ, କନ୍ଦା ଓ ନାନାପ୍ରକାର 

m9

#### କର୍ – କନ୍ଧଙ୍କ ଖାଦ୍ୟ

ସ୍ତ୍ରିୟ ତରକାଷ ଅଚିଚି । ଆନ୍ତେମାନେ ଯେଗର ତରକାଷରେ ଜଲଗା, ଜ୍ଞାର୍, ଧନଆ, ତେଲ୍ ଦେର୍ଡ୍ ଏମାନେ ସେପର୍ ଗ୍ରନ୍ତ୍ର ନାହିଁ । ତେଲ୍ ଏମାନେ କଣ୍ରୁ ନାହିଁ । ମହୃଲ୍ ଗଛର ଛୋଲ୍ (ଫଲ୍)ରୁ ତେଲ ବାହାର କର ତାକୁହଁ ବ୍ୟବହାର କତ୍ରନ୍ତି । ଶାଗ ବା ତରକାସ୍ପକୁ ଏମାନେ ସିଝାଇଲ୍ପରେ ଲୁଣ ଦେଇ ଓହ୍ଲାନ୍ତ । ଏଥରେ ମସଲ୍ ବ/ ଫୁ୪ଣା ଦିଆଯାଏନା । ଶାରରୁ ଏହାନେ ସ୍ରୋଟିନ୍ ଜାଗସ୍ ଖାଦ୍ୟ ଓ ଭ୍**ଞାନିନ୍ ବା ଖାଦ୍ୟସାଶ 'କ' ପା**ନ୍ତ । ଏମାନେ ଜଙ୍ଗଲ୍ରୁ ନାନା ପ୍ରକାର ଫିଲ ଯଥା କଇଠ, ବେଲ ଓ ବାଉଁଶ କରଡ଼ି। ଓ ବର୍ଭ୍ୟ ପ୍ରକାରର କୋଲ ସଂଗ୍ରହ କରଥାନ୍ତୁ । ସଂତ୍ରହ କର୍ନ୍ତ । ମାଛକୁ ଏମାନେ ବେଶି ବେଶର ସୋଈଷ ଦେଇ ଗ୍ରହନ୍ତୁ । ମାଛ ଏମାନଙ୍କୁ ବର୍ଷାଦନେ ମିଲେ । ଏଥିରୁ ଏମାନେ ସ୍ରୋଚ୍ଚିନ୍ ଜାଖସ୍ଟ ଖାଦ୍ୟ ପାନ୍ତୁ । ଏମାନେ ମାଂସ ଆମ୍ଭୁମାନଙ୍କ ପର ବ୍ୟବହାର କରନ୍ତ ନାହଁ । ଏମାନେ କୁକୁଡ଼ା, ଛେଲ, ମେଣ୍।, ଠେକୁଆ, କୁಕୁର୍, ହୁର୍ଶ ମାଂସ ଖାନ୍ତ । ମାଂସକୁ ସିଝାଇ ହଳସା ଦେଇ ସ୍ବକ୍ତ; କରୁ ନାନା <mark>ର</mark>କ୍ମର ଗର୍ମ ମସଲ ଏମନେ ଏଥରେ ଉଅନ୍ତ ନାହଁ । ଏ ଅଞ୍ଚଳର ତ୍ରାମମାନଙ୍କରେ ଦେଖାଯାଏ, କରମାନେ ସେମାନେ ଫ୍ୟାଞ୍ଚ ବା ତର୍ବି ଜାସପୃ ଖାଦ୍ୟ ପାନ୍ତୁ । ଏମାନେ ଖାଦ୍ୟରେ ହଳସା, ସୋଶଷ, ଲୁଣର ବ୍ୟବହାର ଅଧିକ ଗ୍ୱବରେ କରନ୍ତୁ । ଏମାନଙ୍କର ଖାଦ୍ୟରେ ଶ୍ୱେତସାର ଜାଟାସ୍ଟ ଖାଦ୍ୟ ବେଶି ଓ ସରୁଠାରୁ ପ୍ରୋଚିନ୍ କାଖସ୍ ଖାଦ୍ୟ କମ୍ ଥାଏ । କର୍ଷମାନେ ଦେଖିବାକୁ ହୃଷ୍ଣପୁଷ୍ଣ ଓ କର୍ମଠ । ଏମାନେ ଭନସାର୍ ସଙ୍କ ଉପରେ କାମ କରନ୍ତୁ । ଗଛମ୍ଚଳେ ଏମାନେ ଅଧିକାଂଶ ସମୟୂରେ ଖାନ୍ତୁ । ଏମାନେ ଅଧିକାଂଶ ସମୟୂରେ ନଦ ପାନ କରନ୍ତୁ । ନହୃଲକୁ ସିଝାଇ ମଦ ସ୍ରସ୍ଥିତ କର୍ସ୍ୟାଏ । ଏ ଅଞ୍ଚଳରେ ମହୃଲ୍-ଗଛ ଓ ଶଡ଼ପ ଗଛ <mark>ଦେ</mark>ଶି ପଶ୍ଚ୍ୟଣରେ ଦେଖାଯାଏ । ଶଡ଼ପ ଗଛକୁ କାଚି ଭାର ଶସକୁ କାଚି ଶୁଖାଇ ଜାଭ କରନ୍ତୁ । ଶଡ଼ପ ଗଛର ରସ ଏମାନଙ୍କ ପକ୍ଷେ ଆମୋଦଦଦାସ୍କୁକ । ଏହା ଖୁରୁ ମିଠା କଲୁ କନ୍ଧମାନେ ଏଥିରେ କେରୁଆ **ଶ**ିଛର ଚେର ଓ ଛେଲ୍ ମିଶାଇ ମଦ ପ୍ରସ୍ଥୃତ କରନ୍ତୁ । ବର୍ଷର ୬ମାସ ଅର୍ଥାନ୍ତ୍ ମାଘ ଫାଲଗୁନ ମାସରେ ଏମାନେ ଏ ଗଛର ରସ ବେଶ ସାନ କରନ୍ତୁ । ଏତ୍ଦ୍ବଂଖତ ଏମାନେ ଗାଇ୍ଷୀର ବା ଅଣ୍ଡା ଖାନ୍ତ ନାହଁଁ । ଆଗେ ଏମାନେ ବଣ୍ଢାସ କରୁଥଲେ ଷୀରହିଁ **କା**ଛୁସର ଅଇଁଠା ଓ ଅଣ୍ଡାହିଁ ଦେବତା (ପେନ୍)ର ପୂ<mark>କ</mark>ାଦ୍ରବ୍ୟ କନୁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଦେଖାସାଢ଼୍ହ ଏମାନେ କ୍ଷୀର, ଅଣ୍ଡା ବ୍ୟବହାର କରୁଛିନ୍ତୁ ।

ଏମାନେ ଏମାନଙ୍କର ଖାଦ୍ୟ ପାଦାର୍ଥ ହାଣ୍ଡିରେ ଗ୍ୱକ୍ଷନ୍ତୁ । ବେଳେ ବେଳେ ଶିଆଲ ଗଛର ପର୍ରରେ ଚୌସସା ପ୍ରସ୍ତ୍ରତକର ତାର ସ୍କର୍ଷଟେ ମାନ୍ତି ଦେଇ ସେଥିରେ ଗ୍ୱକ୍ଷନ୍ତୁ । ଏମ୍ନନେ ଏମାନଙ୍କର ରଦ୍ଧା ହୋଇଥିବା ଦ୍ରବ୍ୟକୁ ଲହ ବୃମ୍ପାରେ ରଖି କଙ୍ଗଲକୁ ନଅନ୍ତୁ । ଲହ ବୃମ୍ପାକୁ କାନ୍ତି ଏମାନେ ଗ୍ରେନ୍ଠ ଗ୍ରେନ ଗିନା ପ୍ରସ୍ତ୍ରତ କରନ୍ତୁ । ଏମାନେ ଅଧିକାଂଶ ସମୟ ଗଛତଳେ ଏକାଠି ଦସି ଖାନ୍ତୁ । ସମସ୍ଟେ ସମସ୍ଟେ ଏମାନେ ହାତରେ ନ ଖାଇ ଚୌସସାରେ ମୁହଁ ଲଗାଇ ଖାନ୍ତୁ । ଏହାହୁ କନ୍ଧମାନଙ୍କର ଖାଦ୍ୟ ଓ ଦାସନ ।

ଆର୍ଦ୍ଧବାସୀ

କନ୍ଧମାନଙ୍କର କେତ୍ତେକ ପ୍ରିସ୍ଟୁଖାଦ୍ୟ ଓ ବାସନର କାମ ତ୍କଲେ କୁଇ (କନ୍ଧର୍କୁଷାରେ)

ଓଡ଼ିଆ କୁଇ କ୍ୱତ – ପାଲ୍ ଡାଲ୍ –କୁଶା ଡର୍କାଙ୍କ-କୁଣା ବା ୱେସର ମାଂସ--ଉଙ୍ଗା ମାଇ --- ମିନଙ୍ଗା ମକା---ନ୍ଦ୍ର ଏଲ୍କା କାଉଲ୍-କାଙ୍ଗ । ଗ୍ୱତ୍ତ୍ଲ – ପାଙ୍ଗା ବରଡ଼ା ଶାଗ –କୋସକୁଶା 801-831 ମଦ –କାଲୁ ତେଲ୍- ନନ୍ କ୍ଷୀର-ପାଡ଼ୁ

ଆମୃଧାରୁଆ-ଧାହ

the shape for

ରୁଆଗଲ୍ ।

<u> ଏ</u>ଡ଼ିଆ କୁଇ ମଣ୍ଡି ଆ-ଦେଡ ସୁଆଁ – କୃଏଁ ଶ ବୋଇଡାଳ୍ଡ---ସୃତ୍ସ କଦଳୀ —ପଡ ଲ୍ୱଙ୍କା – ଶିର୍ତ୍ତିକାଙ୍ଗା ବାଇଗଣ--ମେକେକା ଝ ଡ଼ଙ୍ଗ—କାଡ଼କାଙ୍ଗା ଶ୍ୱିପ୍ଟ -- ସାଇଙ୍ଗା ତାସନ ହାଣ୍ଡି – ଚୈକ ଥାଲ-ଡାଲେଉ ଲଢରୁମ୍ବା--ଡଣ୍ ଚୌସସ୍କ-କାଲ୍ କଂସା – ମାଣ୍ଡି

ଏହୃ ସାଧାସିଧା କନ୍ଧମାନଙ୍କର ହନ୍ନତି ପାଇଁ କର୍ତ୍ତିମାନ ସରକାର ଯଥେଷ୍ଣ ଅଥ ବ୍ୟସ୍ତ କରୁଛନ୍ତ । ସେମାନଙ୍କର ଆଥିକ ଅବ୍ୟାର ପର୍ବର୍ତ୍ତନ୍ କର, 'ପୁର୍ବ୍ଧିକର" ଖାଦ୍ୟ ଯୋଗାଇ ଓ ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶିକ୍ଷାର ପ୍ରସାରକର ସେମାନଙ୍କୁ ଅଶଆଦ୍ଧବାର୍ଷୀଙ୍କର ସମକକ୍ଷ କର୍ବା ପାଇଁ ଆଜ ସ୍ୱାଧୀନ ସର୍କାର ଶଶେଷତ୍ସବେ ଲୁଗି ପଡ଼ଛନ୍ତୁଁ ।

5 6 9

ସକାଲ ଘ୭ା୧୫ ମିନଚରୁ ଘ୧୧ଣ୍ଟା ଯାଏ ଏବଂ ଓପର୍ଓଲ ଘ୧୬।୩୦ମିନଚରୁ ଘଟା୪୫ମିନଚ୍ପର୍ପନ୍ତ କ୍ଳାସ ହୃଏ । ସକ୍ୟା ଘଞ୍ଣାରେ ସମସ୍ତେ ଖେଲବାକୁ ଯାନ୍ତ୍ର । ବୋହ,ସ୍ୱେସ,

ତାପରେ ସମସ୍ତ ଗ୍ରତ୍ରଗୁର୍ସୀଙ୍କର **ଉପ**ସ୍ଥାନ ନିଆଯାଏ । ରଡ ମଧ୍ୟରେ କାହାର କର୍ଚ୍ଚ ଅସୁବଧା ହୋଇଥିଲେ ପ୍ରଧାନ ଗୁରୁଜ୍ଞ ବୁଝନ୍ତ i ତାପରେ ଅନ୍ତେବାସୀମାନେ ନଜ ନଜ କର୍ତ୍ତିବ୍ୟ କରବାକୁ ଘୁଲ୍ଯାନ୍ତ ।

''ସବୂର୍ କଲ୍ୟାଣ କରେ କାମନା, ନବାର ସବୁର ସେଗ ଯାଡନା । କୁଶଲେ ରହନ୍ତ ସକଳେ ଭବେ ଦୁଃଖ ଭ୍ରଗୀ କେହି ନ ହେହ ଲବେ ।''

ଓଡ଼ିଶାରେ ଅଶ୍ରମ ଶିକ୍ଷା ଯେସର ସ୍କିଚ୍ଚ ତାହା ପୂଦ ଗୁରୁକୁଳ ପର କହଲେ ଅଫ୍ର କ୍ର ହେବ ନାହଁଁ । ସବୁ ର୍ଭୁରେ ରୁତ୍ରଗ୍ରତୀ ତଥା ଗୁରୁଙ୍କମାନେ ଅଡି ସୁବ୍ୟୁଷରୁ ଶନ୍ଧ୍ୟା ତ୍ୟାଗ କର୍ ସମବେତ ପ୍ରାର୍ଥନାରେ ଯୋଗ ଦଅନ୍ତ । ଏକକାଲୀନ ସମସ୍ପରରେ ସ୍ରାର୍ଥନା କର୍ବ, ଶେଷରେ କହନ୍ତୁ---

ଆଦ୍ଧବାର୍ସୀମାନଙ୍କ ଶିକ୍ଷା ଓ ନାନାବଧ ହନ୍ୟତ ପାଇଁ ୬ ସୂନ୍ୟ ଠକ୍କର ବାପ୍ପା ଆଶ୍ରମ ଶିକ୍ଷା ଓଡ଼ିଶାରେ ଚଳାଇବା ସକାଶେ ସରକାରଙ୍କୁ ପସ୍ମଶଁ ଦେଇଥିଲେ । ଏହି ଶିକ୍ଷା ମୌଳକ ଶିକ୍ଷାର ନାମାଲୁର ମାଦ୍ର । ଆଦ୍ଧବାର୍ସୀ ଓ ଗ୍ରାମମଙ୍ଗଳ ବକ୍ଷଗର ଭୂତପୃଙ୍କ ସେନ୍ଦେବେଖ ଶ୍ରୀଯୁକ୍ତ ଚଲ୍ଡାମଣି ମିଶ୍ର ଏହି ଶିକ୍ଷା ପଦ୍ଧଷ୍ଠିରେ ଆକୃଷ୍ଣ ହୋଇ ଏହାକୁ କପର ସଙ୍କାଙ୍ଗ ସୁଦର କରବାକୁ ହେବ ସେଥିପାଇଁ ଆସ୍ତାଣ ଚେଷ୍ଣାକର ଗୋଟିଏ ରୂପରେଖ ଦେଇଯାଇଥିଲେ । ସେହ ରୂପରେଖ ବର୍ତ୍ତମାନ ପର୍ଫରୁ ପ୍ରାସ୍ତ ରହ୍ନତ୍ର । ମାନ୍ଧ ମାଇନର ସ୍କୁଲର ସିଲ୍କସ ଅନ୍ସାରେ ପାଠୋନ୍ନତି କସ୍ଯାଭିଥିବାରୁ : ଗ୍ରତ୍ରଗ୍ରେଶିଙ୍କର ଯେତକ ବକାଶ ହେବାର କଥା ତାହା ହୋଇପାରୁ ନାହଁଁ ।

ମଧୁସୂଦନ ମିଶ୍ର

ଆଶ୍ରମ ଶିକ୍ଷା

ien de

#### ଆଭବାର୍ସୀ

ଡ଼ୁଡ଼ୁ, ବାଗୁଡ଼, ଫୁଟବଲ, ଭଲ୍ବଲ, ଟେନକଟ୍, ବାଡମିଶ୍ଜନ୍, ବାସକେଃବଲ୍ ଏହ୍ପର୍ ନାନା-ସକାର ଦେଶୀ ଓ ବଦେଶୀ ଝେଳ ଗୁତ୍ରଗୁତୀମାନେ ଟେଲନ୍ତୁ । ଆଶ୍ରମର୍ କମିଗ୍ୟୁସ୍ମାଚନ ମଧ ସେମାନଙ୍କ ସହ୍ତ ଖେଳନ୍ତୁ ।

ମାଇନର ସ୍କୁଲ୍ ସିଲ୍କବସ୍ ଅନ୍ଯାସ୍ଟୀ ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ କୃତ୍ତି, ଗୋପାଲନ, କୁକୁଡ଼ାପାଲନ, ସୃଭାକଞା, ଲୁବାରୁଷା, ସିଲେଇ, ବଡ଼େଇ ଓ କମର କାମ ଇତ୍ତ୍ୟାଭ ମଧ୍ୟ ଶିକ୍ଷା ଦିଆଯାଏ । ପ୍ରଭଦନ ଘଞ୍ଜଣା କୁଦ୍ଧର କକାଶ ପାଇଁ ଏବ ଗୁର୍ଘଣ୍ଟା ଶାସ୍ତ୍ରକଶ୍ରିମପାଇଁ ସମସ୍ତ ଦିଅଯାଇଥାଏ । ଆଶ୍ରମର ଗ୍ରୁସ୍ପଗ୍ରିମାନେ ଓ ଗୁରୁଙ୍ଗମାନେ ପ୍ରତ୍ୟେକ କାମ ଜନ ହାତ୍ତରେ କରନ୍ତ । ସେଷେଇ କଶବା, କାଠ ହାଣିବା, ପାଣି ଆଣିବା, ଗୁଡ଼ାଲ ପୋତ୍ରବା, ଗାଣ୍ଡ ଦୁର୍ଦ୍ଧିବା ଓ ସଙେଇ କରବା ଇତ୍ୟାଦ ଯାବଙ୍ପସ୍ତ କାମ ସେମାନେ ଅମ୍ମାନବଦନରେ କରନ୍ତ ।

ଅନୁଷ୍ଠାନର ସମନ୍ତ କାର୍ଫି ସୁରୁଙ୍କରୁରେ କରବା ପାଇଁ ଏକ ବୃହତ୍ତମ ଗଣତର୍କ ଦେଶର ହତ୍ପସୁକ୍ତ ନାଗରକ ରୁସେ ନକକୁ ଗଡ଼ିବା ପାଇଁ ଗୁରୁଙ୍କମାନଙ୍କ ସାହାଯ୍ୟ ଓ ପର୍ସ୍ପର୍ଜରେ ପ୍ରଭ ମାସରେ ବା ପ୍ରଭ ଦୁଇମାସରେ ଥରେ ଗୁଡ଼ୁଗ୍ରତୀମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଭ୍ରେଞ୍ଚ ପ୍ରଥାନଯାସୁୀ ମର୍ଭୀ ବଗ୍ରସାନ୍ତ । ବଭ୍ମ ବତ୍କଗ ପାଇଁ କରେ ଜଣେ ମର୍ଭୀ ବଗ୍ରସାନ୍ତ । ସବୁ ମର୍ଭୀ ମିଳ୍ଚ ସେମାନଙ୍କର ପ୍ରଧାନ ମର୍ଭୀ ବାଛନ୍ତ । ଅନୁଷ୍ଠାନର ଯାବଙ୍କସ୍ଟ କାର୍ଫା ମର୍ଭୀମାନଙ୍କ ସାହାସ୍ୟରେ ଗ୍ରତ୍ରପ୍ରୁଦ୍ରୀ-ମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାର୍ସ କର୍ପଯାଏ । ନୂତନ ମର୍ଭୀମଣ୍ଡଳ ଗଠନ ବେଳେ ବଦ୍ଦାସ୍ତ ନେଉଥିବା ମର୍ଭୀମାନଙ୍କର କାର୍ଫିର ସମାଲେତନା କର୍ପଯାଏ ।

ସାଂସ୍କୃତ୍ତକ ଭନ୍ନତ ପାଇଁ ମଧ୍ୟ ଅଶ୍ରମ ସ୍କୁଲ୍ମାନଙ୍କରେ ସଥେଷ୍ଣ ଧାନ ଦିଆଯାଏ । ମନୋରଞ୍ଚନ ଓ ତର୍କସତ୍ତ ନସ୍ତୁମିତ ରୂପେ ହୃଏ ।

ଅଣ୍ଡମ ସ୍କୁଲି**ଇ ବାହା**ରେ ମଧ୍ୟ ଗ୍ରୁବଗ୍ରୁତ୍ରୀମାନେ ଓ ଗୁରୁଙ୍ଗମାନେ ସମସ୍ତେ ସମ୍ମସ୍ତେ କାର୍ଯ୍ୟ କରକ୍ତ । ତ୍ରାମ ସଙ୍ଗେଇ ଓ ସ୍ପେରୀ ସେବା କର୍ସଯାଏ । ତ୍ରାମମାନଙ୍କରୁ ର୍ପେରୀମାନେ ଆସି କନା ପଇସାରେ ଆଶ୍ରମରୁ ଔଷଧସନ ନଅନ୍ତ ।

ସନ୍ଧ୍ୟା ସୁଙ୍କରୁ ଗ୍ରୁବଗ୍ରୁତ୍ରୀନାନେ ଖାଇ ନଅନ୍ତ୍ରା ଭାପରେ ସମବେତ ପ୍ରାର୍ଥନା ହୃଏ ।

ହେ ସ୍ରଭୁ ନଅ ମୋଡେ

ଅ**ସ**ତ୍ୟରୁ ସତ୍ୟ ସଥେ ।

ତମସାରୁ କ୍ୟୋତ୍ତ ସଥେ

ମୃଫ୍ଲରୁ ଅମୃଚ୍ଚ ପଥେ 1

ଗ୍ରାଧିନା ଶେଷରେ:---

6.200

ଏହା ସମସ୍ତେ ସମୟରରେ ବୋଲ ପ୍ରାର୍ଥନା ସମାପ୍ତ କରନ୍ତ । ତାପରେ ହପସ୍ଥାନ ନୁମ୍ପାଯାଏ । ଉନଯାକର କାର୍ଯ୍ୟର ଆଲେଚନା କର୍ସଯାଏ । ଆଗାମୀ ଉନ ପାଇଁ କାର୍ଯ୍ୟନର୍ଦ୍ଧଣ୍ଡ କର୍ସଯାଇ ଦାସ୍ଟିଭ୍ୱ ବଣ୍ଣନ କର୍ସଯାଏ । ତାପରେ ଗ୍ରଦ୍ରଗ୍ରତୀମନେ' ର୍ଭ୍ର ଘ୯। ୭୦ନିନ<sub>ି</sub> ପର୍ଯ୍ୟକୁ ସ୍ୱାଧ୍ୟସ୍ତନରେ ରତ ରହନ୍ତ । ତାପରେ ସମସ୍ତେ ଶୁଅନ୍ତ ।

### ମିଶ୍ର---ଆଶ୍ରମ ଶିକ୍ଷା

ସବୁ କଲ୍ର ଆଶ୍ରମ ସ୍କୁଲ୍ମାନଙ୍କରୁ ଜଣେଲେଖା ପ୍ରଧାନ ଗୁରୁକ ଜଙ୍କାରଭ ହୋଇ ଆଶ୍ରମ ସ୍କୁଲ୍ର କାର୍ଫନର୍ଘଣ୍ଣ (ରୁହିନ୍) ଗଡ଼ି ତାକୁ ସରକାରଙ୍କର ମଞ୍ଚରୁ ପାଇଁ ପଠାଇଥିଲେ । ଉକ୍ତ କାର୍ଫନର୍ଘଣ୍ଣ ସରକାର ମଞ୍ଚରୁ କଣ ସବୁ ଅନୁଷ୍ଠାନକୁ ପଠାଇଲେ । ଆଶ୍ରମ ସ୍କୁଲ୍ମାନଙ୍କରେ ସେହ କାର୍ଫନର୍ଘଣ୍ଣ କାର୍ଫକାସ ହେଉଚ୍ଚ ।

ତ୍କକ୍ତ କାର୍ଯନର୍ଘ୍ୟରେ ସମନ୍ତ ପ୍ରକାର କାର୍ଯ ଅଚ୍ଚ । ସେର ଘ୪ଣ୍ଟାରୁ ସ୍ତ୍ର ଘ୯୩୭° ମିନ୍ଚ ପର୍ଯନ୍ତ କଚ୍ଚନା କଚ୍ଚ କାର୍ଯ ହେଉଥାଏ । ଗ୍ରୁବଗ୍ରୁଦ୍ରୀଗଣ ଓ ଗୁରୁମ୍ମମାନେ ମିଲମିଶି ସମନ୍ତ କାର୍ଯ କରନ୍ତ । ତେଣୁ ଗୁରୁମ୍ମମାନେ ଅନୁଷ୍ଠାନର ହତ ଦୃଷ୍ଟିରୁ ସରୁବେଳେ କାର୍ଯରତ ଥାନ୍ତ । ମୋଚ୍ଚ ଉପରେ କହ୍ବବାକୁ ଗଲେ ସ୍ପରେ ସେଢକ ସମସ୍ଟ ଶୁଅନ୍ତ ସେଢକ ମାଦ୍ଧ ସମସ୍ଟ ଗୁରୁମ୍ମମାନଙ୍କର କଶ୍ରାମ । ପୁଣି ଆଶ୍ରମ ସ୍କୁଲ୍ଗଗୁଡ଼କ ହୁଂସ୍ରଳନ୍ତୁସୁର୍ଷି ନହାର ମାଳଅଞ୍ଚଳରେ ଅବସ୍ଥିତ ହୋଇଥିବାରୁ ନାନାପ୍ରକାର ଦୁଃଖ କଷ୍ଣ ରହ୍ଚଛୁ ଓ ସେଗବ୍ୟାଧ ମଧ୍ୟ ରହ୍ଚଛୁ । ତେଣ୍ଡ ସ୍ତରେ ନର୍ଷିରରେ ମଧ୍ୟ ଶ୍ରୋଇ ହୃଏ କାହି ।

ଏବେ ଅଶ୍ରମ ସ୍କୁଲ୍ର ଗ୍ରୁଦ୍ରଗ୍ରହୀମନେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ପ୍ରଚଲତ ମାଇନର ସ୍କୁଲ୍ର ଗ୍ରୁଦ୍ର-ଗୁଦ୍ରୀମାନଙ୍କ ସହତ ମାଧନିକ ଶିକ୍ଷାବୋର୍ଡ ଅଧୀନରେ ପରସ୍କଲତ ପସ୍କାଷା କେନ୍ଦ୍ରରେ ପସ୍କାଷା ଦେହ୍ଛନ୍ତ୍ର । ଫଳ ସନ୍ତୋଷକନକ ହେଉ୍ଚ୍ଛ । ପ୍ରଚଲତ ଶିକ୍ଷାର ଗ୍ରୁଦ୍ରଗ୍ରହୀମାନେ ଦନ ସ୍ୱଢ ପାଠ ପଢ଼ି ଏବ ଘସ୍କେ ଶିକ୍ଷକ ରଖି ସେଉଁ ଫଳ ପାହ୍ଛନ୍ତ ନସୋଡ ବଶ କଙ୍ଗଲର ଆଦଦାସୀ ଗ୍ରୁଦ୍ରଗ୍ରହୀମାନେ ପୋଥ୍ୟ ଦାଇଗଣରୁ ଦାଡ଼ ଦାଇଗଣ ଫଳେଇ ଜଳେ ଖାଇ ଓ ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଖୁଆଇ ଏବ ହଳାର ହଳାର ହଙ୍କା ସରକାରଙ୍କ ସ୍ୱଳକୋଷକୁ ଦେଇ ମଧ୍ୟ ସେହକ ବା ତାହା-ଠାରୁ ଭଲ୍ଫଳ ପାହ୍ଛନ୍ତ । ଏଥରେ ମିଥ୍ୟ ବା ଅତ୍ୟରଞ୍ଚିତ କହ୍ର ନାହିଁ । ମାଇନର ପସ୍ୱାସାଫଳ, ଆସୁ, ବଗିର୍ ଓ ଧନା କାର୍ଫାଳସ୍ଥ ଦେଖିଲେ ସହନରେ ବ୍ରହି ହେବ ।

ଅଶ୍ରମ ଶିକ୍ଷାର ନ୍ତନଭ୍ କନ୍ଥ ନାହିଁ । ଏହିପର ଶିକ୍ଷା ପୂଟେ ଅମ ଦେଶରେ ଚଳୃଥିଲ୍ । ଅମେ ସର୍ଧୀନ ହେବାସରେ ଆମ ଜାଗସୃତା, ଶିକ୍ଷା, ହଧ୍ୟୃତ ସବୁ ଭ୍ଲ୍ଲସାଇ ପରର ଗୋଲ୍ମ ହେବାକୁ ସସନ କଲେ । ଅଭ ନର୍ଲ୍ଜ ଭ୍ୱବରେ ଅନ୍ୟର ସଭ୍ୟତା ଓ ସସ୍କୃଭ ଭହଣ କରୁଛେ । ବଳାଗସ୍କୁ ଶିକ୍ଷାଧାଇଁ ଆନର କ୍ଷଦ୍ରତାତ୍ସବ (Inferior complexity) ଏତେ ବେଶୀ ହୋଇଯ ଇନ୍ଥ ଯେ, ଆମେ ମନ୍ଷ୍ୟତା ହରେଇ ବସିଛେ ଏବଂ ପାଷ୍ଣାତ୍ୟର ଶିକ୍ଷ ଫଲରେ ସତକୁ ପ୍ରୁଡ଼ ଅସତ୍ ପଥ ଅବଲ୍ମସ୍ନ କରୁଛେ । ଆମ ଦେଶଧାଇଁ ମୌଲକ ଶିକ୍ଷା ବା ଆଶ୍ରମ ଶିକ୍ଷା ଏକମାଦ୍ଧ ଶିକ୍ଷା ବୋଲ୍ ବଦେଚତ ହେବା ଉଚତ । ତା ନହେଲେ ଆମର ଭ୍ରବ୍ୟତ ବଂଶଧରଙ୍କ ପାଇଁ ଆମେ ମହାକାଲଫଳ ସଂଗହ କର ରଖିଯିବା ।

ଅଶ୍ରମ ସ୍କୁଲ୍ର ଗୁତ୍ରଗ୍ରୁତ୍ରୀମାନେ ଶିକ୍ଷିତ ସମାନର ବହୃତ ଦୂରରେ । ଅଜକାଲ୍ ଶିକ୍ଷା କହିଲେ ସୁଁ ବୃଝେ ସ୍ୱାର୍ଥପର୍ଚ୍ଚା ଓ ଅସାମାଳକ ଶିକ୍ଷା । ଅଜକାଲ୍ ପ୍ରଚଲଚ୍ଚ ଶିକ୍ଷାନ୍ଷ୍ଣାନ ସବୁ ନାନାପ୍ରକାର ସ୍ୱାର୍ଥପର୍ଚା ଓ ଅସାମାଜକ ଶିକ୍ଷାର କେନ୍ଦ୍ର । ଅଉବଦାସୀମାନେ ଓ ଅଉଦସାସୀ ଗୁତ୍ରଗୁତ୍ରୀମାନେ ଗ୍ଦେଶ୍ କରନ୍ତ୍ର ନାହଁ କ ମିଛ କହନ୍ତ୍ର ନାହଁ । ସେମାନେ ସାହସୀ, ପର୍ଶ୍ରମୀ ଓ

### ଆଉବାସୀ

ଧୀର୍ତ୍ସିର, ମାଦ ପ୍ରଚଲକ ଶିହ୍ୟକ ଶିହିକ ଲେକମାନଙ୍କର ସପରରେ ଆସି ସେମାନେ ଖର୍ପ ହୋଇଯାଉଛନ୍ତ । ଶିଛା ନାମରେ ଅନ୍ତେମାନେ ସେମାନଙ୍କର ବଶ ପରଂପର୍ବମେ କହୁ ଆସିଥିବା ଭଲ ଗୁଣଯାକ ନଷ୍ଣ କର ଦେଇ କୁଶିହା ଦେଉଛେ । ଏହା ଜର୍ବ ମତ୍ୟ ଅଚ୍ଚେ । ମାତ୍ର ଅଶ୍ରମ ଶିଛା ବର୍ବର ସେମନଙ୍କର ସୁବର ସତ୍ତର୍ଣଯାକ ରଖିବାକୁ କେଷ୍ଟା କରୁଛୁ ଏବଂ କେତେକାଂଶରେ ସଙ୍କ ମଧ୍ୟ ହେଇଛୁ ।

ଅନ୍ୟ ଦୃଷ୍ଣିରୁ **ବସ୍ର କଲେ** ପ୍ରଚଲଡ ଶିକ୍ଷାରେ ବାୟ**ବତା ହେ ବୃ**ଷ୍ଣି ରହୃନାହ୍ଁ । ପ୍ରଚଲିଭ ଶକ୍ଷାର ସହି ତମ୍ମନେ ବାୟବତା ପ୍ରହ ଦୃଷ୍ଣି ନଦେଇ ଆକାଶରେ ହେଁ କର୍ମଣ କର୍ବାକୁ ତେଷ୍ଣା କରୁଛନ୍ତ । ସେହଁ ପ୍ରଚଲତ ଶିକ୍ଷା ଏ ଦେଶର ସଙ୍କନାଶ କର୍ହ ଓ ସହାସ ହଦେଶ୍ୟ ଥଲ ଏ ଦେଶକୁ ଯାବତରଦ୍ରାର୍କେ ଚର୍ପଦାନତ କର ରଖିବ ଏବଂ ଯାହାର ହଦେଙ୍କ ସେ ଏ ଦେଶରେ ଗୁଡ଼ାଏ ଗୋଲ୍ମ ସୃଷ୍ଣି କର୍ବା ସେସରେ ଏକ ଶିକ୍ଷା ସଦ୍ଧତକୁ ଜାବୁଚ୍ଚ ୪୦ କଙ୍କ ଦେଶ ମାର୍ତ୍ସକ ତାହା ପଣ୍ଡ ତମନେ ବୃଝିବା ହଚତ । କୁର୍ଦ୍ଧା ପଦ୍ଧତ ଫଲରେ ଆଜତାକ କଳ କଲେଜ ସବୁ ଧର୍ମସ<sub>ରି</sub>ର କେନ୍ଦ୍ରାଣ୍ଲୀ ହୋଇଛୁ । ଗୁଦ୍ରଗୁଦ୍ରୀମାନଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କର କଙ୍କେ ଅନ୍ତ ଅନ୍ତକାରମସ୍ନ ଦେଖାଯାହରୁ । ପ୍ରଚଲତ ବିଦ୍ଧାନୁଷ୍ଠାନ ସବୁ ସେମାନଙ୍କୁ ଉପସ୍ତନ୍ତ ଅଦେଶରସରୁ ନାହନ୍ତ୍ର । ତେଣ୍ଣ ଦେଶର ସ୍ତେବ୍ଦକ ଷ୍ଥେରର ମହା ବସ୍ଥା ବସ୍ଥାର ହୋଇାହାର ।

ମୁଁ ଶିକ୍ଷାବର୍ତ୍ତ ନହେଁ । ମାଦ୍ର ମୌଲକ ଶିକ୍ଷାରେ ଏକ ଅଟ୍ଟମ କ୍ଷିକର ସାସ୍ତ କୋଡ଼ଏ କର୍ଷ କାଲ ପ୍ରଧାନ ଗୁରୁଜ୍ଞା ରୂପେ କାର୍ଫନର, ଅଶାଖତ **ଫଳ ସହ ନ୍ତର୍ବତ** ଶିକ୍ଷାର ଅସାରତା ନଜେ ମମୈ ମମୈ ଅନୁଭ୍ବ କଶ୍ ଏବଂ ଜଣେ ଭୁ**ଲ୍ଡବେରୀ କାଳରୁବେ ଯା**ହା ଅଙ୍ଗେ ନଗ୍ରହନ୍ତ ତାହାଇ କେବଲ କହିଛି ।

ଏହା ବୋଲ୍ଲ ସେ ଆଶ୍ରମ ସ୍କୁଲ୍ମାନଙ୍କରେ ଦୋଷ ଦୃନି ରହନାହି ହୁଁ ଏହା କନ୍ଧୁନାନ୍ଧୁ । କାମ କଲ୍ବେଲେ ନାନା ପ୍ରକାର ଭୁଲ୍ କ୍ରୁ ହେଉଛି । ମାନ୍ଧ ଅଶ୍ରମ ହୁଲହ ହୋକ ଗୁରୁଙ୍କାମାନେ ଉକ୍ତ ଭୁଲ୍କୁ ଦୁନଆ ପ୍ରଳସ୍ଭର କାରଣ ବୋଲ୍ ଧର ନ ବସି ସେଥରୁ ହେଇ କାଛ ନିଲଲ୍ ତାକୁ ମୂଳଦୂଆ କର ତା ଉପରେ ପ୍ରକାଶ୍ର ସୌଧ ନମାଣ କରବାକୁ ସତତ ବେଷ କରନ୍ତ । ଗୁରୁଙ୍କମାନେ ମଧ ସେହ ଭୁଲକୁ ନ ଲୁସ୍କର ପ୍ରକାଶ୍ର କରଦେବାଦ୍ୱାର୍ସ ଅନୁଷ୍ଠାନର ଭର୍ବ ମଙ୍ଗଲ ସାଧନ କରନ୍ତ ।

ମୁଦ୍ୱାକର୍-ଶ୍ରୀଭ୍ବାକର୍ ମିଶ୍ର, ଗୋସ୍ପାମୀ ପ୍ରେସ, କଞ୍ଚକ-ୀ